
 

FemCrítica. Revista de Estudios Literarios y Crítica Feminista.  
Vol. 3, Núm. 6 (2025) - ISSN: 2990-3297, pp. 76-93 

Laida Arbizu Aguirre - Heridas abiertas: un examen de las dinámicas de la injusticia epistémica en el 
negacionismo de la violencia de género 

Este artículo se encuentra en acceso abierto, bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribución-
NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0) 

Fe
m

C
rít

ic
a.

 R
ev

is
ta

 d
e 

E
st

ud
io

s L
ite

ra
rio

s y
 C

rít
ic

a 
Fe

m
in

is
ta

. V
ol

. 3
, N

úm
. 6

 (2
02

5)
 

76 

HERIDAS ABIERTAS: UN EXAMEN DE LAS 
DINÁMICAS DE LA INJUSTICIA EPISTÉMICA EN EL 
NEGACIONISMO DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO 
OPEN  WOUN DS: AN  EXAM IN AT ION  OF T H E DYN AM ICS 
OF EPIST EM IC IN JUST ICE IN  GEN DER -BASED 
VIOLEN CE DEN IALISM  

Laida Arbizu Aguirre 
Universidad del País Vasco 

ORCID: https://orcid.org/0009-0001-3139-4597 

DOI: 10.64301/fc.v3i6.66 

RECIBIDO:     
26/03/2025 
ACEPTADO:   
24/11/2025 

 

 

 

Resumen: Este artículo investiga el fenómeno del negacionismo de la violencia de género a través 
de la perspectiva de la injusticia epistémica. Basándonos en la epistemología feminista y las teorías de 
la injusticia epistémica, analizamos cómo los mecanismos que perpetúan la violencia de género 
también posibilitan su negación sistemática. El argumento comienza, en primer lugar, 
conceptualizando la violencia de género, enfatizando su dimensión epistémica. En segundo lugar, 
examinamos el negacionismo de la violencia de género como un mecanismo para perpetuar dicha 
violencia, profundizando en la dinámica y manifestación de esta práctica como una forma adicional 
de agresión. Esto va seguido de un examen en profundidad de la injusticia epistémica, particularmente 
la injusticia testimonial y hermenéutica, tal como se manifiesta en el rechazo de las denuncias de 
violencia de género. Finalmente, exploramos la resistencia epistémica, enfocados en el movimiento 
#MeToo como estrategia colectiva para desafiar los déficits de credibilidad y remodelar las estructuras 
epistémicas dominantes. Resaltamos la necesidad de un enfoque epistémico en la lucha contra (el 
negacionismo de) la violencia de género, argumentando que las reformas legales y sociales deben ir 
acompañadas de una transformación en los procesos de producción y validación del conocimiento. 

https://orcid.org/0009-0001-3139-4597


 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

77 

En última instancia, buscamos contribuir a la epistemología feminista mediante la elaboración de un 
marco conceptual que permita analizar el negacionismo de la violencia de género y, al mismo tiempo, 
subraye la importancia de la resistencia epistémica como herramienta para contrarrestar las formas 
sistemáticas de silenciamiento. 

Palabras claves: negacionismo; violencia de género; injusticia epistémica; movimiento MeToo. 

 

Abstract:  This article investigates the phenomenon of gender-based violence denialism through the 
lens of epistemic injustice. Drawing on feminist epistemology and theories of epistemic injustice, we 
analyse how the mechanisms that perpetuate gender-based violence also enable its systematic denial. 
The argument begins first with conceptualizing gender-based violence, emphasizing its epistemic 
dimension. Next, we examine gender-based violence denialism as a mechanism for perpetuating such 
violence, delving into the dynamics and manifestation of this phenomenon as a further form of 
aggression. This is followed by an in-depth examination of epistemic injustice, particularly testimonial 
and hermeneutical injustice, as it manifests in the dismissal of gender-based violence claims. Finally, 
we explore epistemic resistance, focusing on the #MeToo movement as a collective strategy to 
challenge credibility deficits and reshape dominant epistemic structures. We highlight the necessity 
of an epistemic approach to addressing gender-based violence, arguing that legal and social reforms 
must be accompanied by a transformation in knowledge production and validation processes. 
Ultimately, we seek to contribute to feminist epistemology by developing a conceptual framework 
for analysing the denial of gender-based violence, while emphasizing the role of epistemic resistance 
in countering systematic forms of silencing. 

Keywords: denialism; gender-based violence; epistemic injustice; MeToo movement. 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 
A través de los diferentes movimientos feministas se ha progresado en la lucha por 

la igualdad de género, transformando estructuras políticas, sociales y legales a nivel global 
(Márquez Padorno, 2022, pp. 383-385). Desde la conquista del sufragio hasta las actuales 
demandas por derechos sexuales y laborales, estas movilizaciones han permitido a las mujeres 
acceder a espacios históricamente vedados, como la educación universitaria, evidenciando 
que la superación de las desigualdades requiere cambios estructurales y culturales, además de 
reformas políticas y jurídicas (Chaparro Martínez, 2021b, p. 6). El movimiento feminista 
encarna una lucha de larga data que ha desafiado y superado numerosos obstáculos a lo largo 
del tiempo, fomentando avances esenciales hacia la igualdad y la justicia. A pesar de los 
progresos en la igualdad de género, continúan existiendo estructuras de poder y 
desigualdades que evidencian cómo los esquemas de dominación han relegado 
históricamente a las mujeres. Ejemplo de ello es que la violencia de género sigue siendo una 
herida social persistente que aún no se ha cerrado por completo, y este proceso de curación 
se ve aún más agravado por el fenómeno del negacionismo. 

En el discurso contemporáneo ha surgido una estrategia retórica perjudicial que trata 
de rechazar o minimizar la existencia, el alcance o la gravedad de los incidentes de violencia 
de género (Cabezas & Vega, 2022, p. 190; Kaiser, 2022, p. 41): el negacionismo. Esta 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

78 

dinámica agrava significativamente el problema de la violencia de género debido a su 
naturaleza paradójica. Si bien pretende cuestionar la violencia de género, en última instancia 
reproduce y legitima las condiciones de opresión de las que surge. Su impacto va más allá de 
cuestiones de desinformación o propagación de discursos marginales, y puede analizarse 
como una expresión con profundas implicaciones éticas, políticas y epistemológicas que 
configuran las estructuras sociales y consolidan la subordinación de las mujeres. A partir de 
estas consideraciones, el presente artículo aborda la pregunta central de cómo los propios 
mecanismos de la violencia de género cimentan las bases para su negación. La respuesta a 
esta pregunta facilitará la comprensión de la funcionalidad del negacionismo dentro de los 
esquemas de la injusticia epistémica y creará un espacio de reflexión sobre las estrategias de 
resistencia epistémica necesarias para contrarrestarlo. 

El texto se estructura en cinco secciones. En primer lugar, presentamos un marco 
conceptual sobre la violencia de género, en el que se examinan sus fundamentos teóricos y 
su carácter estructural dentro de los patrones de poder patriarcal. En segundo lugar, 
analizamos el negacionismo como un mecanismo de reproducción de la violencia de género, 
profundizando en sus manifestaciones y en cómo constituye una forma adicional de agresión. 
En tercer lugar, desde la perspectiva de la epistemología feminista (Code, 1991; Fricker, 
2007), estudiamos este tipo de negacionismo en términos de injusticia epistémica, 
enfatizando la exclusión testimonial y hermenéutica que enfrentan las víctimas. En cuarto 
lugar, introducimos el concepto «resistencia epistémica», prestando especial atención al papel 
del testimonio en la construcción de contranarrativas y al impacto de movimientos como 
#MeToo1 en la visibilización del problema. Finalmente, en las conclusiones, sintetizamos los 
hallazgos y reivindicamos la necesidad de transformar tanto los marcos epistémicos como las 
estructuras sociales que perpetúan la violencia y su negación. 

2. DESENTRAÑANDO LAS RAÍCES DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO 
La violencia de género constituye una problemática compleja y multifacética que 

requiere un reconocimiento preliminar en cualquier investigación sobre la materia. Su 
arraigada presencia histórica y su continuidad en diversos ámbitos sociales e individuales han 
intensificado su complejidad. Los estudios feministas, ejemplificados por las obras de Betty 
Friedan (2016 [1963]) y Gerda Lerner (1986), denuncian que el maltrato a las mujeres por 
parte de los hombres se ha generalizado en numerosas sociedades a través de marcos 
normativos, especialmente en contextos matrimoniales, que han legitimado el abuso físico y 

 

1 El movimiento que visibiliza la violencia sexual y de género ha adoptado múltiples expresiones y 
denominaciones en distintos contextos culturales y lingüísticos, incluyendo #MeToo en inglés, 
#BalanceTonPorc en Francia, #QuellaVoltaChe en Italia y #YoTambién en España y América Latina. La 
elección de la denominación #MeToo a lo largo de este artículo se fundamenta en su reconocimiento 
internacional y en la amplia cobertura mediática y académica que ha permitido analizar de manera consistente 
los procesos de visibilización de la violencia, la legitimación de los testimonios y la transformación de los marcos 
epistémicos. Al mismo tiempo, es importante destacar que cada expresión refleja especificidades culturales, 
sociales y políticas distintas, y que estas variaciones son cruciales para comprender cómo se construye, articula 
y reconoce el conocimiento sobre la violencia de género en diferentes contextos (Arteaga Botello & Cardona 
Acuña, 2020, p. 1; Chaparro Martínez, 2021a). 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

79 

sexual (Martínez-Herrera, 2007). Esta normalización ha sido históricamente reforzada por 
narrativas religiosas, jurídicas y científicas que han reforzado la subordinación femenina y 
minimizado la importancia del sufrimiento de las víctimas (Serret, 1998, p. 146). A pesar de 
los avances en la legislación sobre igualdad de género, estos esfuerzos teóricos y políticos 
siguen siendo vitales, ya que la igualdad de iure no garantiza la igualdad de facto. Aunque muchas 
sociedades reconocen legalmente la paridad de género, con frecuencia, la puesta en práctica 
de los marcos conceptuales resulta insuficiente para solventar los desafíos concretos del 
contexto (Magallón, 2005, p. 38). El aumento constante de los incidentes de violencia de 
género es un claro indicador de este problema.  

Trabajos de las epistemologías feministas han puesto de manifiesto y criticado cómo 
ciertos presupuestos tradicionales en la producción del conocimiento han perdurado una 
visión parcial y sesgada de la realidad, contribuyendo a la invisibilización de problemas como 
la violencia de género. Broncano (2020) destaca la relevancia de la conexión entre el 
feminismo y la epistemología, lo que posibilita desafiar los supuestos individualistas de la 
epistemología tradicional y dar cabida a perspectivas que emergen de necesidades sociales no 
reconocidas previamente en el ámbito filosófico. Partir de la experiencia de las mujeres ha 
permitido la identificación de sesgos en las teorías dominantes y la propuesta de perspectivas 
alternativas sobre la realidad social y física (Crasnow & Intemann, 2024, p. 40). En esta línea, 
el análisis de la violencia de género ha evolucionado de ser una problemática históricamente 
ignorada a convertirse en una realidad reconocida, gracias a los esfuerzos de las propias 
mujeres por visibilizar públicamente (Srinivasan, 2022, p. 11). Es más, ese impulso ha 
transformado de manera cualitativa la forma en que los investigadores conceptualizan, 
definen operativamente y abordan el estudio de las diversas formas de violencia de género.  

La violencia de género puede definirse como toda forma de violencia ejercida contra 
una persona debido a las normas, expectativas y roles sociales asociados al género2, y 
constituye una manifestación ubicada en la estructura misma de las relaciones de poder 
desiguales que atraviesan lo social (Ramírez Hernández, 2015, p. 52). Esta perspectiva 
permite comprender la violencia de género no solo como una sucesión de episodios aislados, 
sino como expresiones recurrentes de un sistema social y cultural en el que el privilegio 
masculino y la subordinación femenina se reproducen tanto a nivel institucional como 
simbólico (Lerner, 1986; Vergès, 2022, p. 55). Desde la postura performativa de Judith Butler 
(1990, pp. 47-48), el género no se concibe como una característica biológica fija, sino como 
un constructo social performativo: un conjunto de normas, prácticas y actos reiterados que 
producen y regulan las identidades y los roles de las personas. Este enfoque permite 

 

2 Aunque el enfoque estructural de la violencia de género identifica a las mujeres como el grupo 
mayoritariamente afectado debido a la organización histórica y social del patriarcado, esto no implica que 
únicamente ellas puedan sufrirla. Otros sujetos (personas LGTBIQA+, especialmente mujeres trans, personas 
no binarias o individuos que transgreden las normas de género) también pueden experimentar formas de 
violencia basadas en el género. No obstante, la literatura especializada coincide en que el patrón estadístico, 
estructural y simbólico de esta violencia se dirige principalmente contra las mujeres, lo que justifica que muchas 
definiciones académicas y jurídicas centren su análisis en este colectivo (Graaff, 2021; Norwegian Red Cross, 
2022). 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

80 

comprender cómo la violencia de género se naturaliza y legitima dentro de una «lógica 
patriarcal», donde los actos derivados de la violencia estructural se configuran y legitiman de 
forma asimétrica (Manne, 2018, p. 27).  

En este ámbito, la violencia de género se expresa en diversos contextos y adopta un 
amplio espectro de comportamientos abusivos, incluyendo agresiones físicas (bofetadas, 
golpes, patadas y palizas), psicológicas (intimidación, menosprecio o humillación constantes), 
sexuales o cualquier tipo de comportamiento controlador (aislar a una persona de su familia 
y amigos, vigilar sus movimientos y restringir el acceso a la información o a la atención 
médica) (Canto et al., 2020, p. 4934). Estas acciones tienen como trasfondo el género de las 
personas afectadas; aspectos como los derechos asociados al género, la objetivación y el 
estatus se reconocen como elementos centrales para comprender estas dinámicas de 
subordinación y dominación.  

El presente trabajo se inscribe dentro de una tradición crítica que busca no solo 
describir la violencia de género, sino también desentrañar los mecanismos epistemológicos 
que permiten su reproducción y negación. La elección de las referencias aquí citadas responde 
a este interés, dado que cada una aporta una perspectiva fundamental para comprender cómo 
la violencia de género se mantiene a través de la normalización social, la exclusión epistémica 
y la legitimación simbólica.  

Desde un marco teórico, se postula que la complejidad inherente a la violencia de 
género podría hallarse estrechamente ligada a su dimensión epistemológica. En el sentido 
arendtiano, el poder se ejerce no sólo a través de la fuerza directa, sino también a través de 
la generación de conocimientos y discursos que delimitan lo que puede ser expresado y 
concebido dentro de un determinado orden social (Arendt, 2018 [1974]). El alcance de la 
violencia trasciende sus formas más aparentes, como la agresión física o los feminicidios, ya 
que su influencia se extiende a los ámbitos del discurso y la epistemología, configurando las 
condiciones de comprensión y reconocimiento del daño; afecta no sólo a los cuerpos físicos, 
sino también a los marcos interpretativos a través de los cuales las víctimas pueden -o no- 
identificar, comprender y relatar sus experiencias (Bustos, 2022, p. 296). Asimismo, la 
violencia de género se fundamenta en una «red de relaciones desiguales en la producción de 
conocimiento» (Radi, 2019, p. 52). Posee una magnitud epistemológica que incide 
directamente en la manera en que esta violencia es percibida, interpretada y respondida 
socialmente; determina en muchos casos lo que se reconoce como conocimiento legítimo y 
a quién se considera un conocedor creíble (Congdon, 2018, p. 2). La ocultación de los saberes 
situados y la jerarquización de ciertos discursos contribuyen a la perpetuación de la idea de 
que algunas formas de violencia son «insuficientemente graves» o que ciertas dinámicas de 
poder resultan «naturales» (Gibson & Gouws, 2022, p. 18); se refuerza a través de narrativas 
que presentan la lucha contra la violencia de género como una exageración o una agenda 
ideológica sesgada, desacreditando así los esfuerzos por erradicarla. 

El paradigma que debe ser cuestionado con el fin de visibilizar las dimensiones de la 
violencia contra las mujeres es precisamente aquel que legitima la desigualdad estructural y la 
subordinación epistémica de las mujeres (Manne, 2020, p. 166). No obstante, dicho 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

81 

paradigma sigue operando de manera profundamente arraigada en diversas esferas de la 
sociedad, influyendo en la manera en que se percibe y se responde a esta problemática 
(Chaparro, 2021b, p. 18). A medida que las mujeres ganan poder, autonomía y libertad, 
surgen reacciones de los hombres que buscan castigar esta autonomía a través de nuevos 
mecanismos de control (Kaiser, 2022, p. 103). Este cambio ha traído consigo reacciones 
sociales de todo tipo, entre ellas la tendencia a restarle credibilidad tanto a la magnitud del 
problema como a rechazar la existencia de esta, es decir, negar la violencia de género. 

3. REPRODUCCIÓN Y NEGACIÓN DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO  
El negacionismo de la violencia de género puede definirse como un conjunto de 

actitudes que niega la existencia de una forma específica de violencia estructural que afecta 
de manera sistemática a las mujeres (Boneta-Sádaba et al., 2024, p. 361). Este 
posicionamiento suele ir acompañado de la justificación y legitimación de las desigualdades 
sociales que sostienen dicho orden (Cabezas et al., 2023). 

La emergencia de actitudes negacionistas3 frente a la violencia de género está 
estrechamente vinculada a una reacción patriarcal tras el auge y la institucionalización del 
feminismo; constituye, en este sentido, una respuesta directa a los avances logrados por las 
luchas feministas en múltiples ámbitos (Cabezas & Vega, 2022, p. 340). En este proceso, se 
recurre a argumentos de carácter discursivo, aquellos que siguen patrones de reacción 
antifeminista4 o de victimismo masculino5 (Pérez & Bernabé, 2012, p. 41). No obstante, 
aunque el análisis de estos dispositivos discursivos resulta relevante, centrar la atención 
exclusivamente en ellos ofrecería una comprensión limitada del fenómeno. El negacionismo 
opera, además, en planos institucionales, culturales y epistémicos que exceden el nivel del 
discurso explícito y condicionan la manera en que se reconoce y evalúa la violencia ejercida 
contra las mujeres. 

Desde una perspectiva filosófica, esta dinámica puede entenderse como parte de una 
estrategia dialéctica que opera en la intersección entre discurso y poder. En este punto de 
encuentro, las respuestas negacionistas aparecen como una expresión con bases estructurales 
profundas, que revela una forma de pensar y producir conocimiento firmemente arraigada. 
Esta lógica se fundamenta en la supremacía del conocimiento hegemónico, que ha sido 
históricamente controlado por visiones androcéntricas, y en la posterior exclusión de las 

 

3 Algunos ejemplos de discursos negacionistas sobre la violencia de género se fundamentan en la idea de que 
esta no posee una dimensión estructural relacionada con el género. Desde esta perspectiva, se argumenta que 
los avances en el ámbito de la igualdad han generado un contexto en el que hombres y mujeres pueden ejercer 
violencia de manera mutua, lo que presuntamente deslegitimaría la relación entre desigualdad de género y 
violencia de tipo sexista (Straus, 2010, p. 333). 
4 El patrón de la reacción antifeminista se estructura alrededor de una crítica vehemente al feminismo de la 
cuarta ola, centrada principalmente en la cuestión de las denuncias falsas de las víctimas de violencia de género. 
Además, esta reacción establece una asociación entre el feminismo y un «otro» percibido como enemigo, de 
modo que cualquier reivindicación feminista es interpretada como un ataque directo contra los hombres 
(Boneta-Sádaba, 2024, p. 365). 
5 Los esfuerzos del agresor por posicionarse como la víctima inocente o ingenua de una acusación infundada 
suelen tener éxito tanto en entornos sociales como institucionales debido a los patrones que aún operan en el 
contexto patriarcal actual (Cabezas & Vega, 2022, p 23). 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

82 

vivencias subjetivas y localizadas de las mujeres (Manne, 2020, p. 165). La estrategia de 
negación se configura mediante una doble mecánica complementaria. Por un lado, se basa 
en la reproducción de estereotipos de género y mitos relacionados con la violencia, los cuales 
sirven para normalizar y naturalizar las desigualdades (hooks, 2020, p. 185), presentando el 
sufrimiento de las mujeres como un hecho marginal o aislado (Jackson, 2018, p. 5). Por 
ejemplo, el mito de que las mujeres «se lo buscaron», que la violencia de género es una 
respuesta «natural» a ciertos comportamientos femeninos, o la idea de que las denuncias de 
violencia son exageradas o poco creíbles (Jenkins, 2021, p. 2). Estos estereotipos y mitos 
perpetúan una imagen distorsionada y desestimatoria de la violencia de género, presentándola 
como un problema excepcional o aislado en lugar de una realidad generalizada y sistemática, 
arraigada en profundas estructuras de poder y sesgos androcéntricos. Por otro lado, se 
articula a través de una práctica de exclusión epistemológica que deslegitima y pone en duda 
la credibilidad de los relatos de las víctimas.  

En un contexto patriarcal caracterizado por la aceptación generalizada de 
estereotipos de género, mitos sobre la violencia y normas sociales que minimizan las 
experiencias de las mujeres (Jackson, 2018, p. 5), es frecuente que la veracidad de los relatos 
de las víctimas sea cuestionada (Tuerkheimer, 2021, p. 16); es decir, este mecanismo opera 
de manera eficaz dentro de los marcos antifeministas, ya que se refuerza y se sostiene en los 
espacios que existen dentro de ellos. La epistemología social feminista nos advierte que el 
acceso al conocimiento y la credibilidad epistémica están profundamente entrelazados con el 
contexto social y las relaciones de poder (Code, 1991, p. 196). En este sentido, la situación 
contextual en la que se encuentran los hombres, es decir, un entorno social que valida su voz 
sobre la de las mujeres, facilita y legitima el ejercicio de la negación. Tal ventaja epistémica 
les permite rechazar la existencia o gravedad de la violencia de género con un nivel de 
impunidad que las víctimas no poseen. Esta asimetría en la distribución de la credibilidad 
tiene efectos directos en la capacidad de negar: si el conocimiento socialmente aceptado de 
la violencia depende de quien posee la autoridad para definirla, entonces aquellos en 
posiciones de poder pueden minimizar, reinterpretar o incluso negar sin que sus afirmaciones 
sean puestas en duda.  

Un ejemplo ilustrativo se encuentra en los debates públicos sobre denuncias de acoso 
sexual en entornos laborales. En su obra ¡Denuncia! (2022), la filósofa Sara Ahmed examina 
de qué manera las denuncias (calificadas en ocasiones como «quejas») sobre discriminación, 
acoso y violencia en instituciones (universidades o lugares de trabajo) se enfrentan a 
obstáculos estructurales que intentan silenciarlas. La configuración histórica de este privilegio 
epistémico se origina a partir de prácticas que mantienen la dominación masculina y la 
subordinación femenina. Ahmed (2022, p. 476) señala que, en numerosos casos, cuando las 
mujeres denuncian acoso o violencia, se encuentran con incredulidad y escepticismo, 
mientras que las voces de los hombres (incluso cuando pesan acusaciones sobre ellos), 
continúan siendo privilegiadas debido a las estructuras de poder y los estereotipos de género 
que sostienen su autoridad epistémica. Su trabajo pone de relieve la existencia de una 
impunidad epistémica concedida a los agresores, derivada de condiciones contextuales que 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

83 

no solo permiten, sino que perpetúan dicha forma de negacionismo. Esta ventaja epistémica 
disminuye, además, la responsabilidad epistémica: quienes ostentan poder pueden 
desentenderse de la necesidad de revisar críticamente sus creencias o de atender a 
perspectivas alternativas (Medina, 2912, p. 126). La afirmación «para decidir ignorar algo 
primero hay que haberlo visto» pone de manifiesto que la negación de la violencia de género 
sobrepasa el simple desconocimiento; es un acto consciente de exclusión (Ahmed, 2022, p. 
189). Este procedimiento requiere un reconocimiento inicial de la violencia, y se sigue de la 
elección consciente de no otorgarle legitimidad. 

Esta doble injusticia (la violencia sufrida y la negación de sus consecuencias) dificulta 
el reconocimiento del daño y obstaculiza el acceso a mecanismos de apoyo y reparación6. Al 
negar y minimizar la realidad de la violencia de género, este fenómeno perpetúa un ciclo 
opresor que mantiene a las mujeres en una situación de vulnerabilidad y les dificulta tener 
una voz efectiva para denunciar y poner fin a tales abusos. La obstrucción en la producción 
de conocimiento revela la dimensión epistémica del negacionismo de la violencia de género; 
deslegitiman los testimonios de las víctimas y limitan su capacidad para comprender y 
articular su experiencia. En definitiva, el carácter pernicioso del negacionismo de la violencia 
de género radica en ocultar las vivencias y el sufrimiento de las víctimas. Por ello, puede 
entenderse de manera más precisa a través de las dinámicas de injusticia epistémica que la 
sostienen. 

4. NEGAR PARA DOMINAR: INJUSTICIA EPISTÉMICA EN EL 
NEGACIONISMO DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO 

El contraste entre las epistemologías feministas y las narrativas antifeministas revela 
una lucha por la validación y el control del conocimiento, particularmente en torno a la forma 
en que se reconocen las experiencias de las mujeres (Rothermel, 2020, p. 8). Las visiones 
feministas, caracterizadas por un compromiso político con los principios democráticos, 
buscan visibilizar las voces históricamente silenciadas y cuestionar las estructuras de poder 
que restringen el acceso al conocimiento (Anderson, 1995). En cambio, las narrativas 
antifeministas, lejos de adoptar estos principios, tienden a apropiarse de los métodos 
democráticos de producción de conocimiento, distorsionando y desacreditando cualquier 
contribución que desafíe la estabilidad del orden patriarcal (Rothermel, 2020, p. 15). Cuando 
abordamos cuestiones relacionadas con el conocimiento y la credibilidad, esto se vincula 
directamente con la teoría del testimonio, la cual enfatiza la importancia de los actos 
comunicativos en la generación y difusión del conocimiento. La importancia o el valor del 
conocimiento expresado como testimonio radica en la conexión entre el contenido esencial 
y la forma en que se expone (Broncano, 2019, p. 241). La importancia del mensaje 

 

6 Las consecuencias del negacionismo trascienden el plano discursivo, pudiendo generar un impacto material y 
político tangible. Al desacreditar la existencia de la violencia de género, se debilita la formulación e 
implementación de políticas públicas eficaces para la protección de las víctimas y la promoción de la igualdad. 
Este efecto se traduce en la ausencia de medidas preventivas y de atención especializada, perpetuando un ciclo 
de impunidad y vulnerabilidad para las personas afectadas (Salter, 2012, p. 7). 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

84 

comunicado radica no solo en su contenido, sino también en la manera en que se presenta. 
En las cadenas comunicativas los testimonios son actos fundamentales que configuran la 
forma en que se construye y valida el conocimiento social (Code, 1991, p. 111); no solamente 
relatan sucesos, sino que también intervienen de manera activa en la creación de verdad, 
impactando en la rehabilitación o el desafío del orden social y epistemológico. En el ámbito 
de la negación de la violencia de género, las declaraciones de las víctimas tienen un papel 
crucial, ya que sus relatos no solo muestran el daño padecido, sino que también aspiran a su 
reconocimiento. No obstante, la negación constante de estas narrativas fortalece un sistema 
que desacredita la seriedad y la ocurrencia de esta violencia, creando un ambiente de 
impunidad que promueve la continuidad de conductas abusivas y acentúa su efecto 
(Tuerkheimer, 2021, p. 56). De esta manera, contribuye a ocultar la violencia de género y a 
la perpetuación de una cultura que la tolera e incluso la justifica, dificultando así los esfuerzos 
por abordar sus causas estructurales y lograr un cambio social significativo. En este contexto, 
la credibilidad de los testimonios se transforma en un tema clave, ya que no es una 
característica objetiva, sino un constructo influenciado por interacciones de poder que 
favorecen ciertas voces sobre otras (Manne, 2020, p. 79).  

El concepto «injusticia epistémica» propuesto por Miranda Fricker (2007), permite 
comprender cómo las estructuras sociales y de poder afectan la capacidad de ciertos 
individuos para ser reconocidos como agentes válidos7 en la producción y transmisión de 
conocimiento. Esta idea se refiere al daño que se inflige a una persona en su rol como sujeto 
epistémico, no sólo mediante la limitación del acceso a información o educación, sino 
también a través de la distribución desigual de credibilidad y estatus social en las interacciones 
comunicativas (Castellote, 2022, p. 124). Aplicado a la violencia de género, este enfoque 
permite analizar cómo la deslegitimación de los testimonios constituye una forma de daño 
estructural que distorsiona la comprensión social de la violencia. La injusticia epistémica se 
manifiesta principalmente en dos formas: la «injusticia testimonial»8, que ocurre cuando se 
niega la credibilidad a los relatos de las víctimas (Fricker, 2007, p. 20), y la «injusticia 
hermenéutica»9, que se produce cuando las experiencias de violencia no pueden ser 
conceptualizadas ni articuladas adecuadamente debido a limitaciones en los marcos de 
comprensión social existentes (Fricker, 2007, p. 159). Estas manifestaciones no operan de 

 

7Alude al reconocimiento social de una persona como sujeto epistémico, es decir, como alguien cuya palabra, 
experiencia y capacidad para producir y transmitir conocimiento son consideradas legítimas y creíbles. En el 
marco de la injusticia epistémica, este reconocimiento no depende únicamente de las capacidades individuales, 
sino de la posición social que ocupa cada persona dentro de estructuras de poder que distribuyen desigual y 
prejuiciosamente la credibilidad. Así, quienes pertenecen a grupos históricamente subordinados (las mujeres en 
contextos de violencia de género, por ejemplo) suelen ver cuestionada o desestimada su autoridad epistémica, 
incluso cuando describen experiencias de las que son testigos directos. 
8 En el contexto de la violencia de género, esto suele manifestarse cuando los relatos de las víctimas son puestos 
en duda, minimizados o reinterpretados a partir de sesgos patriarcales que presuponen exageración, 
irracionalidad o falta de objetividad. 
9 En materia de violencia de género, esto se evidencia, por ejemplo, cuando las víctimas no pueden identificar 
sus experiencias como violencia (o no pueden expresarlas) porque los conceptos socialmente disponibles han 
sido históricamente definidos desde perspectivas que invisibilizan dicha violencia. 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

85 

manera aislada; su efecto principal es fortalecer la opresión patriarcal (de género), 
manteniendo la marginación epistémica de quienes sufren violencia (Broncano, 2019, p. 249). 

La credibilidad atribuida a los testimonios de los individuos está profundamente 
influenciada por factores sociales y epistémicos que operan de manera desigual en las 
jerarquías de poder (Chaparro, 2021b, p. 12), afectando de manera desproporcionada a 
aquellos sujetos que ocupan posiciones marginales y subordinadas dentro de las jerarquías 
de poder, como las mujeres y otros grupos históricamente excluidos. De esta forma, los 
testimonios de las mujeres con frecuencia se someten a una deslegitimación y 
cuestionamiento sistemáticos, mientras que a las voces masculinas suele concedérseles una 
credibilidad que no se pone en duda (Tuerkheimer, 2021). Esta configuración se puede 
comprender a través del concepto de «injusticia testimonial» propuesto por Miranda Fricker 
(2007), quien argumenta que los prejuicios sociales erosionan la credibilidad de ciertos 
sujetos, en este caso, las víctimas de violencia de género.  

Fricker (2007, p. 132) destaca en su trabajo la importancia de reconocer a los 
individuos y colectivos como agentes epistémicos, es decir, como sujetos capaces de generar 
y comunicar conocimiento. Idealmente, este reconocimiento debería ser inclusivo, no 
excluyente, y no restringir la capacidad epistémica de otros. No obstante, en la realidad, este 
reconocimiento depende de dinámicas de poder que distribuyen los recursos epistémicos de 
forma desigual. Esa distribución parcial está influenciada por las estructuras de poder que 
determinan quién tiene el derecho a ser creído y quién es excluido o silenciado (Dotson, 
2014, p. 243). En este contexto, las mujeres enfrentan una tensión significativa. De acuerdo 
con Luce Irigaray (2009 [1985], p. 56), el concepto «sujeto femenino» en el marco simbólico 
patriarcal es un oxímoron, puesto que lo «femenino» se posiciona continuamente como el 
«otro» y nunca como una subjetividad completamente válida. Esta injusticia epistémica 
restringe su posibilidad de ser vistas como sujetos legítimos de conocimiento, además de las 
repercusiones de la objetivación o victimización. Cuando la ausencia de credibilidad se debe 
a un prejuicio negativo de tipo identitario, el relato de la persona afectada es constantemente 
menospreciado. Este inconveniente se agrava cuando el prejuicio es constante, 
estableciéndose como la manera en que la sociedad hegemónica edifica y retrata a aquellos 
que son blanco de dicho sesgo (Fricker, 2007, p. 97). 

La pérdida del estatus de sujeto epistémico influye de manera directa en cómo se 
recibe y valora el testimonio de la víctima, afectando también su identidad al negarle el 
derecho de interpretar y expresar su experiencia de violencia. Esta carencia descompone la 
identidad de la persona afectada, provocando una discordancia entre su vivencia personal y 
la interpretación social que se le asigna (Brison, 2003). Un ilustrativo caso de este fenómeno 
es el de Chanel Miller, quien relata en Know My Name (2019) cómo fue víctima de agresión 
sexual por parte de Brock Turner en 2015. La experiencia personal de Miller demuestra la 
manera en que estas narrativas de exclusión tienden a favorecer al acusado, reforzando su 
credibilidad percibida mientras socavan la confiabilidad del propio relato de la víctima. Desde 
que denunció la agresión, la declaración de la víctima fue desacreditada y analizada 
exhaustivamente, mientras que Turner fue presentado en los medios y en el sistema judicial 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

86 

como «un joven con futuro» (Miller, 2019). Este caso revela la operatividad del negacionismo 
de la violencia de género al ilustrar los mecanismos a través de los cuales las víctimas son 
despojadas de su autoridad epistémica y sus testimonios son sistemáticamente minimizados 
o distorsionados. A pesar de que Miller proporcionó un testimonio detallado y conmovedor 
sobre la agresión que sufrió, la narrativa dominante en el juicio y en los medios de 
comunicación priorizó la defensa de su agresor. Este tratamiento refleja una jerarquía de 
credibilidad profundamente arraigada que no solo pone en duda la palabra de las víctimas, 
sino que también moldea la percepción pública de la violencia de género; excluyeron su 
experiencia del reconocimiento tanto judicial como social (Chamorro et. al., 2021). Frente a 
esta situación su memoria autobiográfica se erige como una herramienta epistémica 
poderosa, al desafiar la deslegitimación de su testimonio y reafirmar el derecho de contar su 
propia experiencia (Manne, 2020, p. 47). 

Fricker (1999) sostiene que una interpretación colectiva incorrecta acerca de una 
vivencia puede complicar notablemente la comprensión de los prejuicios identitarios, 
produciendo una injusticia hermenéutica. Este daño se manifiesta cuando la capacidad de 
una persona para entender y expresar su experiencia social se encuentra limitada por la falta 
de herramientas interpretativas adecuadas en su entorno social; genera una separación en la 
comprensión común que complica la detección y el análisis de estos sesgos (Fricker, 2007). 
La falta de recursos interpretativos impide una comprensión completa de las dinámicas 
opresivas, lo que perpetúa una injusticia epistémica que priva a ciertos grupos de la habilidad 
de comunicar y validar su conocimiento. En este marco, la aparición de nuevos conceptos 
intenta poner de manifiesto experiencias que antes fueron silenciadas a causa de 
desigualdades en el poder epistémico. Un caso emblemático es la aparición del concepto 
«acoso sexual» debido al incidente de Carmita Wood en los años setenta (Fricker, 2007, pp. 
241-242). En esta situación, Wood padece porque no tiene un concepto que le ayude a 
nombrar y comprender su experiencia. La formulación de la idea de acoso sexual no solo 
ofrece un contexto para identificar esta vivencia, sino que también fomenta modificaciones 
legales y acciones de protección para las mujeres en el entorno laboral y público. Este 
fenómeno ha vuelto a presentarse en las últimas décadas con la creación de conceptos como 
mansplaining, gaslighting, «femicidio» y «cultura de la violación»10. Aunque algunos de ellos se 
han difundido con especial fuerza en contextos anglosajones y otras cuentas con una 

 

10 Si bien la emergencia y difusión de los términos mencionados ha sido especialmente visible en contextos 
anglosajones, somos conscientes de que fenómenos análogos se manifiestan en otros marcos socioculturales 
mediante categorías, expresiones o prácticas distintas. Una comprensión más completa de estas dinámicas 
requiere ampliar la investigación hacia contextos menos estudiados, especialmente aquellos analizados desde 
perspectivas decoloniales. Por ejemplo, autoras como María Lugones (2008) han mostrado cómo la 
“colonialidad del género” configuró formas específicas de violencia contra mujeres indígenas y 
afrodescendientes en Abya Yala, cuyas experiencias no siempre pueden ser adecuadamente descritas mediante 
los conceptos desarrollados en el Norte Global. En estos casos, la violencia se expresa a través de prácticas 
como la imposición colonial de roles de género, la desestructuración de sistemas comunitarios de parentesco o 
la normalización de la violencia sexual como herramienta de dominación imperial. No obstante, este artículo se 
centra en el análisis de fenómenos observados en contextos más ampliamente estudiados, si bien se reconoce 
que considerar esta diversidad es fundamental para evitar sesgos analíticos y comprender de manera rigurosa 
cómo la violencia (y su negación) se sufre nombra y se (in)visibiliza en diferentes realidades sociales.  



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

87 

trayectoria más consolidada en el ámbito hispanohablante, todos comparten la función de 
llenar vacíos epistémicos que anteriormente dificultabas la compresión y la posterior 
denuncia de formas específicas de discriminación y violencia de género (Stewart, 2019, p. 
74). Este proceso de visibilidad es fundamental, puesto que la ausencia de una nomenclatura 
apropiada favorece la negación y la continuidad del sufrimiento en el discurso público. Este 
procedimiento de desarrollo conceptual de resignificación es fundamental para identificar los 
problemas sistémicos, dado que la falta de una terminología adecuada dificulta su 
reconocimiento, lo que, a su vez, favorece su persistencia. Sin los recursos epistémicos para 
expresar una realidad experimentada, las víctimas enfrentan más obstáculos para ser 
escuchadas y reconocidas.  

No obstante, la utilización de estos términos no está exenta de desafíos; su aceptación 
y validación están condicionadas a la alteración de los marcos de credibilidad fijados por las 
estructuras de poder predominantes. En el caso de Carmita Wood, la falta de un término 
adecuado para expresar su experiencia evidenciaba una carencia conceptual; el concepto 
requerido no estaba disponible en ese instante. Dicho concepto emergió más adelante, pero 
el problema del acoso seguía existiendo. Aunque un término apropiado esté presente, su 
utilización sigue siendo restringida si la comunidad epistémica pertinente no lo ha aceptado 
como válido. La injusticia hermenéutica, por consiguiente, no sólo implica la presencia de 
términos, sino también su aceptación social (Fairbairn, 2020, p. 131). Dado que el 
conocimiento es interdependiente, el mero acceso a los conceptos necesarios no asegura la 
salvaguarda contra el daño; es fundamental que dichos conceptos se alineen con el marco 
conceptual de la comunidad epistémica adecuada. De esta manera, aunque Wood pudo haber 
tenido conocimiento del concepto «acoso sexual», su vivencia continuaba siendo 
malinterpretada por una sociedad que no reconocía dicho término.  

Una situación análoga se presenta con el concepto de «violencia de género»; las 
respuestas negacionistas han transformado este concepto de tal forma que dificultan que las 
víctimas identifiquen y expresen su sufrimiento. Aunque el acceso y la apropiación de los 
términos adecuados son esenciales, no resultan suficientes si la comunidad no reconoce esos 
términos, dejando a las víctimas en una situación de invisibilidad epistémica y fortaleciendo 
formas de ignorancia que favorecen a quienes poseen el poder (Sullivan & Tuana, 2007, p. 
56). En este marco, la transformación del conocimiento requiere no solo la creación de 
nuevas categorías interpretativas sino también la reconfiguración del poder epistémico 
dentro de las comunidades del saber11, considerando la relevancia de las diferencias culturales 
y la interseccionalidad como elementos clave para comprender cómo se ve y se transmite el 
conocimiento en distintos contextos sociales y culturales (Lugones, 2008).  

 

11 El término comunidades del saber se refiere a los grupos sociales o colectivos de personas que comparten 
criterios, normas y prácticas para generar, validar y transmitir conocimiento en un determinado contexto. Estas 
comunidades pueden estar definidas por disciplinas académicas, espacios profesionales, grupos culturales o 
movimientos sociales, y poseen estructuras de autoridad y reconocimiento que determinan qué conocimientos 
son considerados válidos y confiables. 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

88 

5. NARRATIVAS DE RESISTENCIA: LECCIONES DEL MOVIMIENTO 
#METOO 

A raíz de lo mencionado anteriormente, las respuestas del ámbito feminista han 
creado estrategias para desafiar la desvalorización de las narrativas sobre la violencia de 
género. A través de la denuncia colectiva (mediante la testificación), la elaboración de marcos 
interpretativos diferentes, y la creación de espacios de validación, los movimientos feministas 
han conseguido hacer visibles y legitimar experiencias que anteriormente quedaban excluidas 
del discurso público, facilitando una comprensión más profunda y empática de la violencia 
de género en sus diversas dimensiones. En otras palabras, han impulsado una “resistencia 
hermenéutica” (Broncano, 2019, p. 253), un mecanismo acogido por estos movimientos para 
cuestionar la interpretación convencional y frecuentemente parcial de las vivencias de 
violencia de género. En este sentido, la difusión de múltiples testimonios sobre acoso y 
agresión sexual se ha convertido en una estrategia eficaz para desafiar la ideología 
antifeminista y transformar la percepción social de las víctimas (Gilmore, 2023, p. 140).  

El movimiento #MeToo actúa como un ejemplo representativo de resistencia 
epistémica frente a (la negación de) la violencia de género. Iniciado por la activista Tarana 
Burke en 200612, y potenciado después en 2017, #MeToo ha cambiado la manera en que la 
sociedad reacciona frente a los relatos de violencia sexual de las mujeres (Jackson, 2018, p. 
2). Lamentablemente, las mujeres que han sufrido violencia de género han lidiado con el 
escepticismo, la duda y la desconfianza respecto a sus testimonios (Tuerkheimer, 2021, p. 
81). En este sentido el movimiento #MeToo supuso una transformación fundamental: 
fomentó la transición de una tendencia establecida a cuestionar todas las denuncias de 
violencia sexual a un reconocimiento selectivo de su autenticidad. Esto se debe a la 
modificación de la falsa equivalencia que se establecía entre las denuncias de abuso de las 
mujeres («ella dijo») y las negaciones de los hombres («él dijo»), cuestionando la idea de que 
tales controversias se desarrollan en un contexto neutro y simétrico. De hecho, como afirma 
Gilmore (2023, p. 2), este marco disimula la jerarquía estructural de la credibilidad, donde los 
testimonios masculinos han gozado históricamente de mayor legitimidad, excluyendo aún 
más las voces de las víctimas y fortaleciendo los sistemas de opresión epistémica. Además de 
abordar la injusticia testimonial, el movimiento #MeToo ha desempeñado un papel 
fundamental en la resistencia hermenéutica al ampliar y redefinir los marcos interpretativos 
de la violencia de género. En este contexto, #MeToo ha ayudado a crear y validar categorías 
interpretativas que han hecho posible identificar y visibilizar tipos de violencia que antes eran 
normalizados, subestimados o totalmente desatendidos. Antes del movimiento, muchas 
experiencias se consideraban normales, ocultas tras relatos de coqueteo, malentendidos o 
«problemas de comunicación». Es decir, las experiencias quedaban sujetas a interpretaciones 

 

12 El movimiento #MeToo surgió para respaldar a mujeres afroamericanas y a quienes habían sobrevivido abusos 
sexuales, proporcionando un espacio de solidaridad y reconocimiento de sus experiencias. Esta perspectiva 
también ha sido retomado y reflexionado desde perspectivas decoloniales, que subrayan cómo las víctimas 
enfrentan múltiples formas de opresión interconectada (por género, raza o clase) y cómo sus relatos son 
frecuentemente invisibilizados en los discursos hegemónicos sobre violencia de género.  



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

89 

hechas por los propios agresores (Fernández, 2019). Sin embargo, la amplia circulación de 
testimonios ha alterado estas representaciones, fomentando una narrativa común que pone 
de manifiesto la sistematicidad de la violencia y su enraizamiento en estructuras de poder 
desiguales.  

El #MeToo no solo puso en evidencia la violencia, sino que también cuestionó las 
condiciones epistémicas que han facilitado su negación y reproducción. Desde un enfoque 
filosófico, esta transformación plantea interrogantes cruciales sobre la construcción y 
validación del conocimiento en contextos de desigualdades estructurales. La legitimación de 
las voces de las víctimas constituye tanto un acto de justicia hacia ellas como un paso esencial 
para reconfigurar los fundamentos epistemológicos y éticos de la sociedad (Stewart, 2019, p. 
69). El movimiento #MeToo ilustra cómo la respuesta a la injusticia epistémica puede generar 
un cambio significativo. Al compartir sus relatos las víctimas se posicionan como agentes 
epistemológicos legítimos, y señalan la naturaleza estructural del problema de la violencia de 
género. Este proceso ha propiciado un contexto interpretativo más inclusivo y preciso, 
permitiendo que las voces antes silenciadas redefinan los marcos que fundamentan las 
percepciones éticas y sociales de la justicia. Los movimientos feministas colectivos, 
ejemplificados por la iniciativa #MeToo, han catalizado intervenciones epistemológicas que 
han puesto de relieve la necesidad de reestructurar los marcos de credibilidad mediante una 
acción colectiva concertada (Brunner & Partlow-Lefevre, 2020). 

6. CONCLUSIONES  
En esta investigación hemos examinado el negacionismo de la violencia de género a 

través de enfoques filosóficos feministas que reflexionan acerca del conocimiento y la 
injusticia epistémica. Seguimos esta línea para destacar cómo las reacciones negacionistas son 
moldeadas por la continuación y el mantenimiento de daños epistémicos, tanto testimoniales 
como hermenéuticos. Al poner de relieve las dinámicas de la injusticia epistémica en el 
negacionismo de la violencia de género, este análisis permite abordarlo como un fenómeno 
estructural ligado a las relaciones de poder y a la distribución desigual de la credibilidad, más 
allá de la mera negación de casos individuales; las reacciones negacionistas buscan configurar 
los marcos normativos que determinan en qué constituye el conocimiento legítimo y a quién 
se reconoce como sujeto epistémico válido. Al situar el negacionismo dentro de estas 
estructuras, surge la posibilidad de examinar críticamente sus fundamentos y desarrollar 
estrategias de resistencia que transformen los criterios de producción y validación del 
conocimiento relativo a la violencia de género. 

Además de resaltar su alcance, es crucial identificar las limitaciones que presenta este 
estudio. En este contexto, se reconocen dos elementos fundamentales que necesitan una 
investigación más profunda. Por una parte, al enfocar un análisis normativo y teórico, se 
corre el riesgo de que la conversación se distancie de las vivencias empíricas de las víctimas, 
lo que podría ocultar la aparición de la injusticia epistémica en la vida diaria. Para abordar 
esta limitación, se sugiere la implementación de un enfoque interdisciplinario que combine 



 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

90 

la exploración filosófica con la indagación empírica, permitiendo de este modo una 
comprensión más profunda y contextualizada de la problemática analizada.  

Por otra parte, a pesar de que el movimiento #MeToo ha impulsado un cambio 
notable en la percepción social sobre la violencia de género, su efecto sigue siendo limitado 
debido a la permanencia de estructuras que obstaculizan una transformación epistémica 
completa. Esta limitación se refleja en la marginación y deslegitimación sostenida de los 
testimonios de sujetos o grupos históricamente subalternizados (como mujeres racializadas, 
personas pertenecientes al colectivo LGTBIQA+ o quienes se encuentran en situaciones 
socioeconómicas vulnerables), cuyos relatos a menudo enfrentan escepticismo y 
reconocimiento insuficiente (Zakaria, 2021, p. 138). La comprensión de estas dinámicas 
requiere considerar no solo factores interseccionales de género, raza, clase y sexualidad, sino 
también cómo la cultura (ya sea institucionalizada o socialmente compartida) influye en la 
aceptación o negación de determinados discursos13. 

El feminismo ha ampliado nuestra comprensión de lo político, evidenciando que la 
búsqueda de justicia epistémica e igualdad implica repensar nuestras concepciones y prácticas 
cotidianas. La generación de nuevas narrativas que conecten lo personal con lo político y lo 
cotidiano con lo histórico es esencial para propiciar transformaciones sociales más 
profundas. Aunque el movimiento enfrenta oposición, su persistencia revela la tenacidad de 
las estructuras patriarcales que intentan mantener el orden establecido. Sin embargo, los 
avances logrados por el feminismo en sus distintas dimensiones demuestran que la lucha por 
la igualdad sigue siendo no solo necesaria, sino también posible. 

 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
Ahmed, S. (2022). ¡DENUNCIA! El activismo de la queja frente a la violencia institucional. Caja 

Negra Editora. 

Anderson, E. (1995). Feminist epistemology: An interpretation and a defense. Hypatia, 10(3), 
50-84. 

Arendt, H. (2018). Sobre la violencia. Alianza, 1974. 

Arteaga Botello, N. & Cardona Acuña, L. A. (2020). La disputa por el acoso en la esfera civil: 
#Metoo y la Une autre parole. Nóesis. Revista de ciencias sociales, 29(58-1), 1-23. 
https://doi.org/10.20983/noesis.2020.3.1 

Bailey, M. (2018). On misogynoir: citation, erasure, and plagiarism. Feminist Media Studies, 
18(4), 762-768. https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1447395 

 

13 Es importante tener en cuenta que muchos de los términos y conceptos utilizados para analizar estas 
problemáticas se originan en contextos anglosajones; por ello, su aplicación al contexto español requiere 
precaución, ya que las estructuras culturales y las prácticas sociales específicas pueden influir de manera 
significativa en cómo se legitiman, interpretan o invisibilizan ciertos testimonios. 

https://doi.org/10.20983/noesis.2020.3.1
https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1447395


 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

91 

Boneta-Sádaba, N., García Mingo, E., & Tomás-Forte, S. (2024). Entendiendo el 
negacionismo de la violencia de género: Discursos sobre violencia de género entre 
adolescentes españoles/as. Revista Prisma Social, (44), 359–370.  

Brison, S. J. (2003). Aftermath: Violence and the Remaking of a Self. Princeton University Press. 

Broncano, F. (2019). Puntos ciegos: Ignorancia pública y conocimiento privado. Lengua de Trapo. 

Broncano, F. (2020). Conocimiento expropiado: epistemología política en una democracia radical. 
Ediciones Akal. 

Brunner, E. & Partlow-Lefevre, S. (2020). #MeToo as networked collective: Examining 
consciousness-raising on wild public networks. Communication and Critical/Cultural 
Studies, 17(2), 166-182. 

Burke, T. (2021). Unbound: My story of liberation and the birth of the MeToo movement. Flatiron 
Books: An Oprah Book. 

Bustos, A. G. (2022). Del conocimiento a la violencia: la dimensión epistémica en el 
testimonio de la violencia sexual. Estudios de filosofía, 66, 289-310. 
https://doi.org/10.17533/udea.ef.347698 

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Routledge. 

Cabezas Fernández, M., Pichel-Vázquez, A. & Enguix Grau, B. (2023). El marco 
“antigénero” y la (ultra)derecha española. Grupos de discusión con votantes de Vox 
y del Partido Popular. Revista de Estudios Sociales, 85(7), 97-114. 
https://doi.org/10.7440/res85.2023.06  

Cabezas Fernández, M., & Vega Solís, C. (Eds.). (2022). La reacción patriarcal. Neoliberalismo 
autoritario, politización religiosa y nuevas derechas. Bellaterra Edicions. 

Canto, J. M., Vallejo-Martín, M., Perles, F. & San Martín, J. (2020). The Influence of 
Ideological Variables in the Denial of Violence Against Women: The Role of Sexism 
and Social Dominance Orientation in the Spanish Context. International Journal of 
Environmental Research and Public Health, 17(14), 4934. 
https://doi.org/10.3390(ijerph17144934  

Castellote, J. (2022). El marco interpretativo y la ceguera sobre el daño epistémico. Estudios 
de Filosofía, 66, 113-129. https://doi.org/10.17533/udea.ef.347688  

Chamorro Muñoz, A. N., Suárez Ortiz, G. & Unger Parra, B. (2021). Morir dos veces: 
injusticia epistémica e identidad de género en Colombia. Universitas 
Philosophica, 38(77), 15-41. 

Chaparro Martínez, A. (2021a). Acoso y hostigamiento sexual: una revisión conceptual a 
partir de #MeToo. GénEroos, 28(29), 243–268. 

Chaparro Martínez, A. (2021b). Feminismo, género e injusticias epistémicas. Debate feminista, 
62, 1-23. 

Code, L. (1991). What can she know? Feminist theory and the construction of knowledge. Cornell 
University Press. 

Congdon, M. (2018). “Knower” as an Ethical Concept: From Epistemic Agency to Mutual 
Recognition. Feminist Philosophy Quarterly, 4(4). 
https://doi.org/10.5206/fpq/2018.4.6228 

https://doi.org/10.17533/udea.ef.347698
https://doi.org/10.7440/res85.2023.06
https://doi.org/10.3390(ijerph17144934
https://doi.org/10.17533/udea.ef.347688
https://doi.org/10.5206/fpq/2018.4.6228


 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

92 

Crasnow, S., & Intemann, K. (2024). Feminist Epistemology and Philosophy of Science: An 
Introduction. Taylor & Francis. 

Dotson, K. (2014). Conceptualizing epistemic oppression. Social epistemology, 28(2), 115-138. 

Fairbairn, F. (2020). Injustice in the Spaces between Concepts. The Southern Journal of 
Philosophy, 58(1), 102-136. 

Fernández Díaz-Cabal, N. (2019). Perséfone se encuentra a la Manada. El trasluz de la violación. 
Akal. 

Fricker, M. (1999). Rational authority and social power: towards a truly social epistemology. 
Proceedings of the Aristotelian Society, 98(2),159–177. https://doi.org/10.1111/1467-
9264.00030   

Fricker, M. (2007). Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowledge. Oxford University Press. 

Friedan, B. (2016). La mística de la feminidad (Carlos R. de Dampierre, Trad.). Cátedra. 1963. 

Graaff, K. (2021). The Implications of a Narrow Understanding of Gender-Based 
Violence. Feminist Encounters: A Journal of Critical Studies in Culture and Politics, 5(1), 1-
12. 

Gibson, J. L., & Gouws, A. (2022). Toward Understanding the Normalization of Gender-
based Violence: Accepted by Exceptions?  SSRN. 
http://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4098015 

Gilmore, L. (2023). The #MeToo effect: What happens when we believe women. Columbia University 
Press. 

hooks, B. (2020). Teoria feminista: De los márgenes al centro. Editorial Traficantes de Sueños. 

Irigaray, L. (2009). Ese sexo que no es uno. Ediciones Akal, 1985. 

Jackson, D. (2018). “Me Too”: Epistemic Injustice and the Struggle for Recognition. Feminist 
Philosophy Quarterly, 4(4), Article 7. 

Jenkins, K. (2017). Rape myths and domestic abuse myths as hermeneutical injustices. Journal 
of Applied Philosophy, 34(2), 191-205. 

Kaiser, S. (2022). Odio a las mujeres: Ínceles, malfollaos y machistas modernos. Katakrak Liburuak. 

Lerner, G. (1986). The creation of patriarchy. Oxford University Press. 

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Tabula Rasa, 9, 73-101, 

Magallón, C. (2005). Epistemología y violencia. Aproximación a una visión integral sobre la 
violencia hacia las mujeres. Feminismo/s, 6, 33-47. 

Manne, K. (2018). Down Girl: The Logic of Misogyny. Oxford University Press. 

Manne, K. (2020). Entitled: How Male Privilege Hurts Women. Penguin Books. 

https://doi.org/10.1111/1467-9264.00030
https://doi.org/10.1111/1467-9264.00030
https://dx.doi.org/10.2139/ssrn.4098015


 Heridas abiertas: un examen de las… |  Laida Arbizu Aguirre 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

93 

Martínez-Herrera, M. (2007). La construcción de la feminidad: la mujer como sujeto de la 
historia y como sujeto de deseo. Actualidades en psicología 21(108), 79-95. 

Márquez Padorno, M. (2022). Las olas del feminismo, una periodización irreconciliable con 
la Historia. Historia y Comunicación Social, 27(2), 381-387. 
https://doi.org/10.5209/hics.84385  

Medina, J. (2013). The epistemology of resistance: Gender and racial oppression, epistemic injustice, and 
the social imagination. Oxford University Press. 

Miller, C. (2019). Know My Name: A Memoir. Viking Press.  

Norwegian Red Cross. (2022). “That never happens here” Sexual and gender-based violence 
against men, boys and/including LGBTIQ+ persons in humanitarian settings. ICRC. 

Pérez Fernández, F., & Bernabé Cárdaba, B.  (2012). Las Denuncias Falsas en Casos de 
Violencia de Género: ¿Mito o Realidad?. Anuario de Psicología Jurídica, 22, 37-46. 

Radi, B. (2019). On Trans* Epistemology: Critiques, Contributions, and Challenges. 
Transgender Studies Quarterly, 6(1), 43-63. 

Ramírez Hernández, G. (2016). La violencia de género, un obstáculo a la igualdad. Trabajo 
Social. UNAM, (10), 43-
58. https://doi.org/10.22201/ents.20075987p.2015.10.56366 

Rothermel, A. K. (2020). “The Other Side”: Assessing the Polarization of Gender 
Knowledge Through a Feminist Analysis of the Affective-Discursive in Anti-
Feminist Online Communities. Social Politics: International Studies in Gender, State & 
Society, 27(4), 718–741. 

Salter, M. (2012). Invalidation: A neglected dimension of gender-based violence and 
inequality. International Journal for Crime, Justice and Social Democracy, 1(1), 3-13. 

Serret, E. (1998). Subordinación de las mujeres e identidad femenina: diferencias y 
conexiones. Revista mexicana de ciencias políticas y sociales, 43(174), 145-158.  

Srinivasan, A. (2022). El derecho al sexo. Anagrama. 

Stewart, H. (2019). “Why Didn't She Say Something Sooner?” Doubt, Denial, Silencing, and 
the Epistemic Harms of the# MeToo Movement. South Central Review, 36(2), 68-94. 

Straus, M. A. (2010). Thirty years of denying the evidence on gender symmetry in partner 
violence: Implications for prevention and treatment. Partner Abuse, 1(3), 332-362. 

Sullivan, S., & Tuana, N. (Eds.). (2007). Race and epistemologies of ignorance. Suny Press. 

Tuerkheimer, D. (2021). Credible: Why We Doubt Accusers and Protect Abusers. Harper Collins 
Publishers. 

Vergès, F. (2022). A Feminist Theory of Violence: A Decolonial Perspective. Pluto Press. 

Zakaria, R. (2021). Against white feminism: Notes on disruption. W. W. Norton & Company. 

 

https://doi.org/10.5209/hics.84385
https://doi.org/10.22201/ents.20075987p.2015.10.56366

	Heridas abiertas: un examen de las dinámicas de la injusticia epistémica en el negacionismo de la violencia de género
	1. Introducción
	2. DESENTRAÑANDO LAS RAÍCES DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO
	3. REPRODUCCIÓN Y NEGACIÓN DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO
	4. NEGAR PARA DOMINAR: INJUSTICIA EPISTÉMICA EN EL NEGACIONISMO DE LA VIOLENCIA DE GÉNERO
	5. NARRATIVAS DE RESISTENCIA: LECCIONES DEL MOVIMIENTO #METOO
	6. CONCLUSIONES
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS


