
 

FemCrítica. Revista de Estudios Literarios y Crítica Feminista.  
Vol. 3, Núm. 6 (2025) - ISSN: 2990-3297, pp. 60-74 

Juliana Ortegosa Aggio  - Revisar el género desde la perspectiva de la heterocolonialidad 
Este artículo se encuentra en acceso abierto, bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribución-

NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0) 

Fe
m

C
rít

ic
a.

 R
ev

is
ta

 d
e 

E
st

ud
io

s L
ite

ra
rio

s y
 C

rít
ic

a 
Fe

m
in

is
ta

. V
ol

. 3
, N

úm
. 6

 (2
02

5)
 

60 

REVISAR EL GÉNERO DESDE LA PERSPECTIVA DE 
LA HETEROCOLONIALIDAD 
R EVISIN G GEN DER  FR OM  T H E PER SPECT IVE OF 
H ET ER OCOLON IAL IT Y 

Juliana Ortegosa Aggio1 
Departamento de filosofia, PPGF e PPGNeim da UFBA e PPGFIL (UFRRJ), pesquisadora de 
produtividade do CNPq 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6283-4797 

DOI: 10.64301/fc.v3i6.71 

RECIBIDO:     
08/05/2025 
ACEPTADO:   
22/11/2025 

 

 

 

Resumen: Este texto se propone revisitar el concepto de género desde la perspectiva de la crítica 
feminista lesbiana y decolonial al feminismo blanco hegemónico euro-norteamericano, el cual ha 
prescindido tanto de la heterosexualidad como factor constitutivo del género, como de la 
imbricación de género, raza, sexualidad y clase. Si bien el feminismo blanco hegemónico fue acusado 
de no tener en cuenta el elemento de la sexualidad por parte del feminismo lesbiano, también 
podemos acusar este último de no haber considerado que la heterosexualidad como estructurada en 
el poder colonial y sus implicaciones en la constitución del género desde una lectura feminista 
decolonial. Finalmente, argumento que la teoría feminista no avanzaría sin una crítica al sistema 
capitalista heterocolonial como determinante del género, razón por la cual la lucha feminista debe 
sostener prácticas autocríticas y articularse en coaliciones con diversos movimientos sociales 
anticapitalistas. 
Palabras claves: género; feminismo; heterosexualidad; colonialidad. 

 

 
1 Revisión del español: Ana Luz Pérez 
 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

61 

Abstract:  The text aims to revisit the concept of gender from the point of view of the lesbian 
feminist and decolonial critique of hegemonic white Euro-North American feminism, which has 
disregarded heterosexuality as a determining factor in the constitution of gender, as well as the 
imbrication of gender, race, sexuality and class. If hegemonic white feminism was accused of not 
taking into account the element of sexuality by lesbian feminism, we can accuse lesbian feminism of 
not having considered heterosexuality as being structured in colonial power and its implications in 
the constitution of gender from this reading of decolonial feminism. Finally, I intend to argue that 
feminist theory would not advance without presupposing a critique of the heterocolonial capitalist 
system in determining gender, so that the feminist struggle does not dispense with self-critical 
practices and coalitions with various anti-capitalist social movements. 

Keywords: gender, feminism, heterosexuality, coloniality. 

 

 

1. INTRODUCCIÓN 
La gran mayoría nunca se ha preguntado por qué desea a alguien del sexo opuesto. 

Pero a quienes desean a alguien de su mismo sexo sí les han preguntado o se han preguntado 
la razón de su deseo. La pregunta llega al homosexual como una exigencia moral, como si 
fuera realmente necesario justificar esa desviación o anomalía. Así, sutil e insidiosamente, el 
homosexual se ve obligado a buscar un deseo secreto y la razón de su orientación sexual. La 
interminable e infructuosa disputa es: ¿la homosexualidad es biológica (genética) o social? Es 
decir, ¿se nace o se llega a ser homosexual? Nadie se pregunta: ¿se nace o se llega a ser 
heterosexual? No se trata aquí de optar por una u otra respuesta, sino de comprender por 
qué insistimos tanto en conocer la respuesta solo en el caso de la homosexualidad, reservando 
un silencio consensual o una aceptación tácita para la heterosexualidad. Este fenómeno, para 
quien no lo sepa, se llama heterosexualidad obligatoria y ha marcado definitivamente el 
campo feminista, obligándonos a revisitar el género a través de la lente de la heterosexualidad. 
Al fin y al cabo, nadie nace mujer, se hace, como decía Beauvoir. Pero, ¿por qué y para quién? 
Para los hombres o en beneficio de los hombres. Como han demostrado las feministas 
lesbianas, hacerse mujer es hacerse heterosexual, entendiendo la heterosexualidad no solo 
como una práctica sexual, sino sobre todo como una forma de existencia de la que se 
apropian los hombres: no solo el trabajo reproductivo, sexual y de cuidados, sino que 
nuestros cuerpos, nuestras mentes y nuestro inconmensurable e irrecuperable tiempo de vida 
pasan a existir en beneficio de los hombres. 

Si la heterosexualización nos convierte en mujeres, como argumentan las feministas 
lesbianas, no podemos comprender completamente este proceso sin tener en cuenta el 
elemento de la raza, como nos muestra el feminismo decolonial. Al fin y al cabo, el proceso 
de convertirse en mujer es muy diferente para las personas blancas y las que no lo son. Si 
para una mujer blanca el proceso de heterosexualización es violento, para una mujer negra 
es aún más brutal, ya que reactualiza la deshumanización de los cuerpos negros desde la 
colonización. En este régimen heterosexual, mientras que la mujer blanca debe servir 
simplemente por ser mujer, la mujer negra debe servir doblemente: por ser mujer y por ser 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

62 

negra. Si la mujer blanca es inferior por ser mujer, la mujer negra es inferior por ser mujer y 
deshumanizada por ser negra. Si el patriarcado es un modo de opresión de género en el que 
ser mujer significa ser menos humano que un hombre, la colonialidad es un modo de 
opresión racial en el que no ser blanco significa no ser humano. La filósofa María Lugones 
nos ha mostrado, con su concepto de colonialidad de género, que, si bien tener un género es una 
marca inequívoca de humanidad (aunque sea una marca que produce inferioridad en las 
mujeres), las mujeres negras e indígenas colonizadas ni siquiera eran consideradas mujeres, 
sino hembras, porque no eran consideradas humanas. Tras la colonización, el poder colonial 
que impregna la atribución de género permanece, lo que significa que, incluso hoy en día, ser 
mujer es muy diferente dependiendo de la raza2 o etnia. 

A la luz de estas reflexiones aportadas por el feminismo lésbico y decolonial, pensar 
el género por sí solo o de forma aislada no tiene ningún sentido. El género se ha constituido 
en un régimen heterosexual y colonial desde la modernidad, lo que nos autoriza a llamar a 
este régimen heterocolonial. El género es, por tanto, una categoría atravesada por la sexualidad 
y la raza. Existe una imbricación entre género, sexualidad y raza que ya no puede ignorarse 
si queremos pensar tanto en la opresión como en las posibilidades de resistencia. Ambos 
feminismos parten de la siguiente denuncia: el feminismo hegemónico de la llamada primera 
ola - las sufragistas -, así como el de la segunda ola, que era blanco, burgués y academicista, 
y actualmente el feminismo liberal blanco, han producido tres formas de violencia: (i) el 
borrado de las lesbianas con su heterofeminismo, el borrado de las mujeres trans, queer y no 
binarias con su cisfeminismo trans-excluyente, y el borrado de las mujeres racializadas no 
blancas con su feminismo racista. No presuponer la heterosexualización y la colonización en 
la constitución del género significa mantener el sistema heterocolonial bajo el disfraz de la 
emancipación de las mujeres blancas, como si fueran el sujeto universal. Aunque criticaron a 
los hombres por atribuirse la universalidad, acabaron reproduciendo la misma violencia.  

1.1. No se nace mujer y no se llega a serlo si se es lesbiana: el radicalismo de Monique Wittig 

La famosa frase de Beauvoir, no se nace mujer, se llega a serlo, fue un hito para el 
llamado feminismo de la segunda ola y puede traducirse así: nacemos mujeres desde un punto 
de vista biológico y, a través de la socialización, nos convertimos en mujeres desde un punto 
de vista cultural. Aunque Beauvoir rechazó el determinismo biológico, en su teoría parece 
subsistir un carácter biológico factual del cuerpo y su determinación sexual que ha sido 
fuertemente cuestionado por las feministas lesbianas. Es más, convertirse en mujer es 
ciertamente un proceso coercitivo y opresivo, por lo que se ha planteado con razón la 
cuestión de cuál es el margen de libertad para que una pueda elegir autónomamente 
convertirse voluntariamente en mujer. Incluso si para Beauvoir hay lugar para la pre-elección 
o que toda elección, de hecho, ya está decidida antes de que se haga conscientemente; es 
decir, incluso si hay un aspecto no voluntario o no consciente en este devenir, la filósofa 

 
2 Se entiende al concepto de “Raza” como un constructo social opresivo y jerárquico que a través de 
características fenotípicas se establecen estereotipos categorizando bajo estas mismas a los diferentes grupos 
humanos, esta diferencia se establece principalmente por el color de la piel. 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

63 

francesa no parece haber explorado este aspecto de la manera en que Judith Butler lo hizo 
más tarde. Según Butler, en su libro Psychic Life of Power, habría una fase de sumisión 
apasionada a los cuidadores al principio de nuestras vidas, de modo que la adquisición del 
género sería totalmente involuntaria al principio y luego se reproduciría por hábito, por tanto 
irreflexivamente, con poco margen para la voluntariedad. En otras palabras, para la filósofa 
estadounidense, convertirse en mujer no es realmente el resultado de una elección, sino de 
una reproducción inconsciente y habitual de lo que socialmente se entiende por ser mujer. 
La reflexión crítica y la audacia de romper el tejido de la normalidad en el ejercicio y la 
experiencia de la disidencia y convertirse así en abyecto y objeto de violencia no son ni 
sencillas ni inmediatas. 

El punto, sin embargo, que ha de ser resaltado es que convertirse en mujer no pasa 
por la socialización de un cuerpo biológico, sino, según Butler, por la generificación de ese 
cuerpo. No hay cuerpo fuera del discurso, la materialidad se conforma a una lectura de lo 
que es ese cuerpo que, a su vez, deviene, se moldea y se configura materialmente según esa 
lectura, limitando sus posibilidades de ser diferente de lo que se le ha asignado: o este cuerpo 
es un hombre o es una mujer. En otras palabras, las categorías binarias forjadas en el sistema 
heterosexual configuran materialmente los cuerpos generando los sexos, produciendo una 
lectura binaria de los cuerpos que se reduce a la apariencia física de los genitales. El cuerpo 
no solo se lee culturalmente, sino que se lee en una construcción binaria dialéctica y 
antagónica entre dos géneros o, como dicen las feministas materialistas francesas Guillaumin 
y Wittig, entre dos clases de sexo: el hombre y la mujer. Así pues, no existe un cuerpo 
biológico puro, sino categorías sociales en una relación de poder. Las mujeres son creadas 
para un fin: apropiarse de su cuerpo, su tiempo y su vida en beneficio de los hombres. Así 
que no se nace mujer y convertirse en mujer es una imposición social de la dominación 
masculina. 

La cuestión central del feminismo lesbiano es la siguiente: para ser mujer, ¿es 
necesario ser heterosexual? Por supuesto que sí. Por lo tanto, una lesbiana no es una mujer. Esta 
controvertida y chocante afirmación de Wittig realizada en los años 80, tiene el impresionante 
efecto de poner en tela de juicio la definición de “mujer” y mostrar cómo esta definición está 
ligada a la heterosexualidad. Para ser “mujer” hay que ser heterosexual;  es decir,  la mujer, 
como categoría política dentro de un régimen político de heterosexualidad obligatoria, solo 
podría definirse como un cuerpo capaz de reproducirse y que desea el sexo opuesto para ello. 

La respuesta a esta pregunta sobre la necesidad de ser heterosexual para ser mujer 
aporta dos elementos innovadores e ineludibles para el feminismo lesbiano: (i) la 
determinación del género femenino por la heterosexualidad obligatoria, y (ii) la existencia 
lesbiana como resistencia a ser valorizada como estrategia para la liberación de todas las 
mujeres. Para ello, se plantea el argumento central de que la heterosexualidad es obligatoria 
en la medida en que no se reduce a una mera práctica sexual, sino que debe ser entendida 
como una institución social, política y económica, según Adrienne Rich, un régimen político 
que establece una forma hegemónica de pensamiento, según Monique Wittig, un sistema 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

64 

sexo/género para Gayle Rubin, y una norma que determina el binarismo de género, según 
Judith Butler. 

Es necesario recurrir a Ochy Curiel, en su libro La nación heterosexual, para 
contextualizar el nacimiento del concepto de heterosexualidad obligatoria. Ella muestra que 
la antropología abordó la heterosexualidad más como una práctica sexual ligada a 
instituciones sociales, como la familia, que como una institución o un régimen político, como 
hicieron Adrienne Rich y Monique Wittig respectivamente. Será el feminismo lesbiano el que 
adopte este enfoque más profundo y completo de la heterosexualidad más allá de una práctica 
sexual. La primera autora feminista que especuló sobre el aspecto político de esta práctica 
sexual fue Anne Koedt, en su texto “El mito del orgasmo vaginal” (1968). Ella demuestra 
que existe una naturalización de la heterosexualidad y de su base erótica con vistas a la 
reproducción. En el texto “La mujer identificada con la mujer” (1970), las lesbianas radicales 
(Radicalesbians) afirman que las lesbianas deben trascender la práctica sexual y proponer 
acciones colectivas para combatir el sexismo y la heterosexualidad. Otras feministas, como 
la italiana Carla Lonzi, la estadounidense Jill Johnson y el colectivo feminista lésbico Purple 
September, también intentaron demostrar que las mujeres están constituidas por la mirada 
de los hombres y que su feminidad y sumisión están directamente relacionadas con la 
heterosexualización, por lo que debe ser fundamental para el feminismo luchar contra el 
heterosexismo. 

En este contexto se sitúa el texto de Adrienne Rich, el cual un hito en el movimiento 
feminista lésbico, con repercusiones para el feminismo en general, “Heterosexualidad 
obligatoria y existencia lésbica”, de 1980. El concepto clave es el de heterosexualidad 
obligatoria, que entiende la heterosexualidad como algo más que una práctica sexual, sino 
como una institución política sustentada en una ideología que inferioriza a las mujeres y 
maximiza el poder de los hombres. Rich propone analizar la heterosexualidad como una 
institución política, al igual que la maternidad, la familia nuclear y la división sexual del 
trabajo, y que estas instituciones se explican en realidad por la producción y el mantenimiento 
del poder de los hombres sobre las mujeres a través de la heterosexualización obligatoria. 
Decir que es obligatoria significa denunciar su carácter no natural, sino social y opresivo. La 
mística del amor romántico heterosexual tiene la función de dirigir y naturalizar la dirección 
del deseo de las mujeres hacia los hombres. Como resume Curiel: “Rich sitúa la 
heterosexualidad como algo distinto de una simple ‘práctica sexual’, ‘preferencia’, 
‘orientación’ o ‘elección’ de las mujeres. Para ella, es más bien una imposición 
institucionalizada para garantizar el acceso físico, económico y emocional de los hombres a 
las mujeres” (2024, p. 60). 

Rich y Wittig criticaron el feminismo de la época, que excluía el tema de la sexualidad, 
borraba la existencia lésbica y despreciaba el poder de la heterosexualidad para mantener la 
supremacía masculina y la opresión de las mujeres. Wittig, feminista lesbiana francesa 
afincada en Estados Unidos, denominó "heterofeminismos" a los feminismos franceses de 
los años setenta, centrados en un tema político como "la mujer esencial", es decir, teorías 
feministas que partían de una visión heterocéntrica o, en sus palabras, "straight thinking". Con 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

65 

este concepto, como veremos, Wittig cuestiona no solo el pensamiento y las prácticas 
políticas feministas, sino también el propio lenguaje, la producción de conocimiento y la 
organización social, política y económica del mundo occidental. Acusa sin pudor al Movimiento 
de Liberación de la Mujer (MLF) y al feminismo hegemónico de la época de marginar a las 
lesbianas y de avalar el poder heteropatriarcal. Como lectora de Rich, subraya que la 
heterosexualidad (i) no es natural ni absolutamente obligatoria, sino social, (ii) que no se trata 
simplemente de una práctica sexual, sino sobre todo de una ideología heterosexualizadora, 
una forma de pensar, hablar y sentir que heterosexualiza y oprime a las mujeres y, por último, 
(iii) que esta forma de pensar mantiene el poder heteropatriarcal bajo la apariencia de una 
naturalización de las diferencias entre los sexos. 

Para Rich, la heterosexualidad tiene un carácter obligatorio, aunque esta 
obligatoriedad no puede concebirse como un determinismo absoluto o una fatalidad 
histórica, de lo contrario no habría lesbianas. Aunque históricamente contingente, su carácter 
obligatorio se explica porque la heterosexualidad es “algo impuesto, administrado, 
organizado, propagandizado y mantenido por la fuerza” (2010, p. 35), por lo tanto, porque 
es una imposición social y no un hecho de la naturaleza. Esto significa que no podemos 
asumir que las mujeres tienen un deseo innato por los hombres, ni que este deseo es el 
resultado de una preferencia o elección libre y autónoma. Más bien, podemos ver que hay 
una imposición de una forma heterosexual hegemónica de desear. En definitiva, se trata de 
un fenómeno que preserva la apariencia de inmutabilidad como estrategia política para que 
nadie piense que no se nace heterosexual, se llega a serlo. 

En otras palabras, la creencia de que es natural desear al sexo opuesto es lo que 
confiere a la heterosexualidad su carácter obligatorio. Como si una mujer, al ser preguntada 
por su deseo heterosexual, se dijera a sí misma sin más preguntas: como mujer, deseo 
naturalmente a los hombres. Por supuesto, no se da cuenta del condicionamiento cultural al 
que ha sido sometida para creer que su deseo se dirige naturalmente hacia el sexo opuesto. 
Ahora bien, ser mujer no significa necesariamente desear a los hombres, aunque esta sea la 
creencia inculcada en el proceso de convertirse en mujer, como si, una vez nacido con un 
órgano genital femenino, se naciera también con el deseo del sexo opuesto. En esta lógica 
dimórfica y biológica, tanto el género como la sexualidad vienen supuestamente dados por 
la naturaleza. Quien nace con un cuerpo femenino sería una mujer, y quien es una mujer 
desearía a un hombre. Tal como nos han mostrado Wittig y Butler, esta asignación social se 
establece sobre un cuerpo dado el cual es capaz de reproducirse y debe desear el sexo opuesto 
para reproducirse por lo que se lee como poseedor de un género determinado. La 
reproducción entra aquí como pauta obligatoria de la heterosexualidad y hace que el cuerpo 
y el género se lean dentro de una lógica binaria exclusiva y excluyente. Por lo tanto, 
contradecir, desviar y desnaturalizar la heterosexualidad significa mostrar que es obligatoria 
y no natural y que su aparente naturalidad es una estrategia del aparato heterosexual para 
hacernos creer que es inevitable y que no tiene sentido cuestionar lo que no se puede cambiar. 

Además, la heterosexualidad no podría entenderse si la redujéramos a una práctica 
sexual con el sexo opuesto, lo que solo sería una descripción denotativa, sin revelar lo que 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

66 

parece ser más profundo en las implicaciones de nuestras relaciones con el cuerpo, la 
sexualidad, el género, el placer sexual y el comportamiento en general. Esto significa que la 
heterosexualidad debe entenderse como una institución política opresiva que constituye, 
define y controla a las mujeres a través de la división sexual del trabajo y la explotación 
económica del trabajo reproductivo, especialmente en lo que respecta a la maternidad vivida 
en un entorno familiar nuclear y heteropatriarcal. Ser mujer es ser obligatoriamente 
heterosexual, es decir, tener que ser lo suficientemente femenina para reproducirse y cuidar 
de la casa, de los hijos y del marido, sin ni siquiera ser remunerada por estas tareas. 

En resumen, Rich dice que la existencia lésbica demuestra (i) que la heterosexualidad 
no es obligatoria en términos absolutos, sino que se apoya en la mentira de que es obligatoria, 
(ii) que el intento de eliminarla es la prueba de que la heterosexualidad insiste en sostener la 
mentira de que es absolutamente obligatoria, (iii) y que su eliminación debilita a todas las 
mujeres, especialmente a las que se dicen heterosexuales, porque todas las mujeres sufren 
una heterosexualización constante, y las mujeres heterosexuales naturalizan su sexualidad con 
los hombres y la viven como si no tuvieran otra opción, creyendo, por tanto, en el carácter 
absolutamente obligatorio de la heterosexualidad. Además de la existencia lésbica, existe otra 
forma de resistencia que ella tradujo como “continuum lésbico”, es decir, el vínculo que 
existe entre todas las mujeres más allá de las prácticas sexuales, que se manifiesta en las 
relaciones entre madres e hijas, familiares, compañeras de trabajo y amigas, formando así una 
red de afecto, apoyo y resistencia a la opresión masculina. Este concepto, a su vez, ha sido 
criticado por las lesbianas por asimilar la complicidad lésbica a la de todas las mujeres, como 
señala Curiel (2024, p. 61), restando fuerza política a la existencia lésbica. 

Aunque Rich dio relevancia al concepto de heterosexualidad obligatoria y a la 
resistencia lésbica, fue con Monique Wittig cuando la existencia lésbica adquirió una 
radicalidad teórica y política sin precedentes. Para ella, el lesbianismo es una práctica política, 
no sexual, y la heterosexualidad no es solo una institución, sino un régimen político y una 
forma de pensar basada en la ideología de que existe una diferencia sexual binaria entre 
hombres y mujeres. Esta diferencia se basa en una creación imaginaria causada por la 
naturaleza. De hecho, es por el deseo de dominar y oprimir a las mujeres por lo que los 
hombres han creado las categorías de género. Por lo tanto, es la opresión la que crea el 
binarismo sexual y de género no al revés, como también constató Curiel (2024). En otras 
palabras, no es el binarismo sexual y de género el que produce la opresión masculina sobre 
las mujeres, sino que a partir de la opresión de las mujeres, los hombres se benefician y, al 
beneficiarse, sostienen el binarismo: es este el origen y el motivo por la cual se mantiene la 
diferencia binaria.  No es solo una división binaria, es una división jerárquica. 

Más allá de la determinación del género, la heterosexualidad afecta a nuestra forma 
de pensar, por tanto a nuestro lenguaje y a nuestra existencia, lo que significa que la viabilidad 
de la resistencia tiene que ser, según Wittig, lo más radical posible: fundar una nueva sociedad 
sin géneros. Wittig, en su ensayo “Sobre el contrato social” (1989), afirma que cuando Rich 
planteó que la heterosexualidad es obligatoria, “dio un gran paso hacia la comprensión del 
tipo de contrato social con el que estamos tratando (...), un contrato social que nos reduce, 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

67 

por obligación, a seres sexuales que solo tienen sentido a través de sus actividades 
reproductivas”. Para resistir al contrato heterosexual, las mujeres tienen que huir de su clase 
y consumar un nuevo contrato en otras asociaciones voluntarias. Las lesbianas y las esposas 
desertoras son siervas fugitivas, lo que solo puede entenderse si aclaramos que, para Wittig, 
las mujeres son una clase social similar a los siervos de la Edad Media y que “solo pueden 
liberarse del orden heterosexual huyendo una a una” (2022, p. 70). Para la filósofa, vivir en 
sociedad significa vivir en la heterosexualidad, y las mujeres “se han convencido de que 
quieren lo que se les obliga a hacer y de que forman parte del contrato de la sociedad que las 
excluye. Porque aunque ellas, quiero decir nosotras, no consintiéramos, no tenemos forma 
de pensar fuera de las categorías mentales de la heterosexualidad. La heterosexualidad 
siempre ha estado en todas las categorías mentales” (2022, p. 80). 

Brevemente, en el ensayo “La categoría del sexo” (1982), Wittig muestra que la mujer 
es una categoría política y no una categoría de sexo que reduce a la mujer a su cuerpo y a su 
cuerpo a su sexo para que, al ser reducida de este modo, se heterosexualice y sirva, a su vez, 
como fundamento de la sociedad heterosexual. Como dice Butler, ciertamente inspirada por 
Wittig, el hombre es un cuerpo con sexo, mientras que la mujer es sexo. En su ensayo “Sobre 
el contrato social”, Wittig sostiene que la heterosexualidad es un contrato firmado por los 
hombres y aceptado por las mujeres, lo que la convierte en obligatoria. Esto implica, como 
subraya Lauretis, que “la presunción de heterosexualidad no es solo uno de los mecanismos 
de dominación masculina, sino que está íntimamente implicada en cada uno de ellos: es una 
estructura sustentadora del pacto social y el fundamento de las normas culturales” (2000, p. 
129). Con el ensayo “Pensamiento Straight”, la heterosexualidad pasa de ser una institución a 
un régimen político que rige nuestra forma de pensar. 

Tras analizar los discursos dominantes y demostrar que operan bajo la clave 
conceptual heterosexual y tienen efectos materiales prácticos opresivos, Wittig define lo que 
denomina pensamiento straight, nombre del ensayo y libro publicados en inglés, The Straight 
Mind, y en francés, La pensée straight. La palabra straight, en portugués, no tiene en cuenta la 
complejidad del término recto, que significa a la vez recto y recto, estrecho, correcto, 
estándar, refiriéndose al hecho de que dicho pensamiento es hegemónico y opera como 
factor de estandarización. Curiosa y posiblemente irónica es la similitud que guarda con el 
título del libro de Lévi-Strauss, Pensamiento salvaje, en el sentido de que todas las características 
brutales, salvajes, primitivas, incivilizadas que se atribuyen al pensamiento salvaje deberían 
atribuirse en realidad al pensamiento hegemónico de una sociedad que se proclama superior 
y civilizada, la francesa, pero que comete las mayores atrocidades y violencias en nombre de 
este tipo de pensamiento y con vistas a la supremacía del hombre blanco. Además, la 
referencia al pensamiento salvaje también se hace por el hecho de que el pensamiento 
heterosexual utiliza los conceptos y las categorías filosóficas y políticas que ya han sido 
cuestionadas en los movimientos de liberación lésbica, feminista y gay, como si fueran 
incuestionables y, por lo tanto, primitivas. En sus palabras: categorías como mujer, hombre, 
sexo, diferencia, historia, cultura, real “funcionan como conceptos primitivos de un conglomerado 
de todo tipo de disciplinas, teorías e ideas actuales, que llamaré pensamiento heterosexual” 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

68 

(2022, p. 61). La relación heterosexual, incluso después de haberse demostrado su carácter 
cultural, se sigue afirmando como natural o como poseedora de una característica del 
universo de la naturaleza: la inevitabilidad. 

En resumen, el pensamiento heterosexual tiene las siguientes características: (i) 
carácter irrefutable, (ii) tendencia a la universalización y a la interpretación totalizadora, (iii) 
carácter opresivo, en la medida en que tiende a transformar sus conceptos en leyes 
universales con un sesgo normativo e imperativo, (iv) atribuye un significado absoluto a sus 
conceptos, cuando, en realidad, no son más que categorías fundadas en la heterosexualidad, 
(v) produce diferencias y divisiones binarias entre los sexos como un dogma de orden político 
y filosófico, (vi) se basa en la necesidad de que haya un otro-diferente, para ser dominado, o 
sea, el otro es presentado como diferente para ser controlado, como las lesbianas y los gays 
en relación a los heterosexuales, las mujeres en relación a los hombres, los negros en relación 
a los blancos. En sus palabras: “Construir la diferencia y controlarla es un acto de poder, ya 
que es esencialmente normativa” (2022, p. 63). Y en la medida en que tal pensamiento 
rechaza la posibilidad de que el otro se constituya por sí mismo, en otro orden simbólico y 
otro lenguaje, podemos decir que proporciona, con sus categorías, la inteligibilidad que hace 
posible la existencia en términos binarios y jerárquicos. Todo lo demás que escapa a ese 
pensamiento no tendría lugar de existencia o sería violentado en su intento de existir por 
otras categorías, otros símbolos, otro lenguaje que no sea el hegemónico y heteronormativo. 

Por último, Wittig, como militante y no solo como teórica feminista, nos ofrece 
posibilidades de resistencia. Es necesario, afirma, eliminar las categorías políticas de 
“hombre” y “mujer”, porque su mantenimiento corrobora la heterosexualidad. También 
necesitamos no solo luchar por cambios económicos radicales, sino cambiar nuestro lenguaje 
y nuestro pensamiento, que inciden directamente en nuestra subjetividad y en su relación con 
la sociedad. Por último, tenemos que abandonar el mito fundacional de las sociedades como 
el intercambio de mujeres y en el de un inconsciente estructuralmente opresivo y fundar una 
nueva sociedad que ya no se base en el contrato heterosexual. En una palabra, hay que dejar 
de ser mujer y Wittig lo expresa de manera provocadora y radical en la siguiente cita: 

¿Qué es una mujer? Pánico, alarma general de defensa activa. Francamente, este es 
un problema que las lesbianas no tienen, gracias a un cambio de perspectiva, y sería 
incorrecto decir que las lesbianas se relacionan, hacen el amor, viven con mujeres, 
porque “mujer” sólo tiene significado en los sistemas de pensamiento heterosexuales 
y en los sistemas económicos heterosexuales. Las lesbianas no son mujeres. (2022, 
p. 64) 

Así, hombres y mujeres no están dados naturalmente, son construcciones sociales sostenidas 
por la heterosexualidad, que Judith Butler, inspirada en Wittig, formulará como una 
determinación teleológica de la heterosexualidad sobre el binarismo de género y sexo, es 
decir, solo existe el binarismo de género -hombres y mujeres- y una lectura generizada de los 
cuerpos -masculino y femenino- en vistas a la dirección heterosexual del deseo para que la 
heterosexualidad pueda realizarse. En definitiva, las categorías binarias se forjan en un 
sistema de heterosexualidad obligatoria que configura materialmente los cuerpos generizando 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

69 

los sexos, es decir, produciendo cuerpos a partir de una lectura binaria de la apariencia física 
de los genitales. Butler muestra claramente que el binarismo que configura nuestros cuerpos, 
sexos y géneros lo hace precisamente por la imposición de la lógica heterosexual, es decir, 
que para que el deseo heterosexual -como norma- se cumpla es necesario que el binarismo 
de género se mantenga, lo que puede resumirse en la siguiente cuestión planteada en su obra 
El género en disputa: “La institución de una heterosexualidad obligatoria y naturalizada requiere 
y regula el género como una relación binaria en la que el término masculino se diferencia del 
término femenino, y esta diferenciación se realiza a través de las prácticas del deseo 
heterosexual” (2016, p. 41). 

Ahora bien, si el mantenimiento de la heterosexualidad como norma hegemónica, 
institución social y régimen político es lo que garantiza la apropiación por parte de los 
hombres de los cuerpos y las vidas de las mujeres, es tarea de las feministas comprender que 
la heterosexualidad es estructural en la constitución del género. La resistencia al uso de este 
término en las teorías producidas hasta ahora evidencia, como bien señalaba Miñoso, que el 
mismo es “el corazón de la operación de poder a través de la cual se ha construido y 
mantenido la estructura de dominación patriarcal” (2022, p. 88), lo que nos lleva a pensar 
que sería más acertado redefinirlo como sistema heteropatriarcal. 

Es también importante señalar que el motivo para mantener el binarismo y preservar 
la heterosexualidad se debe a un interés económico. Siguiendo las reflexiones de las 
feministas francesas, es la explotación del trabajo sexual y la apropiación del cuerpo y la vida 
de las mujeres por parte de los hombres, lo que, en consecuencia, produce una plusvalía 
encubierta o no contabilizada directamente para el sistema capitalista. Atacar el binarismo es, 
en cierta medida, atacar el efecto de un sistema opresivo y, sin duda, debilitarlo. Este objetivo 
económico es el causante del binarismo, es decir, la apropiación del cuerpo de la mujer y la 
explotación máxima de su trabajo en beneficio del hombre y, en consecuencia, del patrón 
que emplea a ese obrero masculino. Al fin y al cabo, un trabajador es más rentable si tiene 
más tiempo para descansar, no tiene que hacer tareas domésticas, tiene a alguien que cuide 
de su salud, de su alimentación, de su ropa, de su casa, de sus hijos y familia, de sus 
necesidades sexuales y afectivas, etc. 

1.2. No se nace mujer ni se llega a serlo si se es colonizada: el radicalismo de María Lugones 

Mientras el feminismo lésbico denunciaba la desconsideración del elemento de la 
heterosexualidad para entender la construcción del género femenino y la invisibilización de 
la existencia lésbica, el feminismo decolonial denunciaba el racismo presente en el feminismo 
hegemónico, el cual parte de la premisa del sujeto femenino como universal, identificado, de 
hecho, con las mujeres blancas. En otras palabras, el feminismo hegemónico blanco, burgués 
y euro-norteamericano, al universalizar el sujeto “mujer”, se revela racista, clasista y 
heterocéntrico porque opera exclusivamente en términos de género y no en términos raciales 
Así, la categoría “mujer” no se concibe desde la perspectiva interseccional, sino que se reduce 
a las propias mujeres blancas, excluyendo a las mujeres racializadas. 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

70 

María Lugones, en su texto “Heterosexualismo y sistema de género 
colonial/moderno” (2007), afirma que el heterosexismo es clave para entender cómo el 
género se funde con la raza en el marco del poder colonial. El colonialismo no importa su 
sistema de género europeo para imponerlo a los colonizados; en cambio, impone un sistema 
diferente a los colonizadores burgueses blancos: el sistema de género colonial. El de los 
colonizadores sería un sistema de sexo/género claro (light) basado en el dimorfismo 
biológico, el heterosexismo y el patriarcado; mientras que el de los colonizados sería 
“oscuro”. El sistema sexo/género llegó a las colonias con la blancura. Fuera de sus normas, 
el cuerpo negro se leía como “carne sin género”, según Hortense Spillers, en su texto de 1987 
“Mama's Baby, Papa’s Maybe”. Según Spillers, antes del cuerpo está la carne: el grado cero 
de conceptualización social. El sexo pertenece al cuerpo y no a la carne, entendida como un 
objeto desmembrado, desgarrado, torturado y desechado. Esa carne no ha sido culturalmente 
constituida de forma legible. No son ni hombres ni mujeres. Estas carnes adquieren valor de 
mercado en las subastas de esclavos. Se convierten en propiedad. Por eso, hasta hoy, según 
la autora, la madre negra no se utiliza como símbolo tradicional del género femenino. 

Para el pensamiento hegemónico heterocolonial, reproducido incluso por las 
feministas transexcluyentes, el sexo es binario y se basa en una supuesta naturaleza biológica. 
Existe una facticidad en el binarismo. Este ideal jerárquico dimórfico posiblemente tiene su 
origen en el poder colonial. En palabras de Lugones: 

El dimorfismo sexual es una característica importante para lo que yo llamo el ‘lado 
iluminado/visible’ del sistema de género moderno/colonial. Quienes habitan el 
"lado oscuro/oculto" no necesariamente se comprenden en términos dimórficos. 
Los temores sexuales de los colonizadores les llevaron a imaginar que los indígenas 
de las Américas eran hermafroditas o intersexuales, con enormes penes e inmensos 
pechos que goteaban leche. Pero como aclaran Paula Gunn Allen y otros, los 
individuos intersexuales eran reconocidos en muchas sociedades tribales antes de la 
colonización sin ser asimilados a la clasificación sexual binaria. Es importante 
considerar los cambios introducidos por la colonización para entender hasta qué 
punto fueron organizados el sexo y el género bajo la fuerza del colonialismo y en el 
marco del capitalismo global eurocéntrico. Si el capitalismo global eurocéntrico solo 
reconocía el dimorfismo sexual entre hombres y mujeres burgueses blancos, no 
puede ser cierto que la división sexual se base en la biología. (2020, p. 63) 

La pregunta que guía la reflexión de Lugones es la siguiente: ¿cómo se produjo la idea 
de género como binario y natural? Lugones es enfática al mostrar que el dimorfismo de 
género no es biológico sino histórico, es decir, el colonialismo produjo una referencia binaria 
heterosexual para vivir el género que se impuso a los pueblos colonizados de América. 
Algunos pueblos precoloniales tenían un sistema de género no binario, incorporando, por 
ejemplo, un tercer género: el intersexual. Así, podemos decir que al inicio de la colonización, 
hubo una especie de dispositivo de racialidad desgenerificada. En otras palabras, primero se negó 
la atribución de género a los colonizados y, posteriormente, una imposición colonial más 
brutal y violenta del binarismo de género a los cuerpos negros, especialmente a las mujeres 
negras. En resumen, aunque ya existía una cierta concepción dimórfica antes de la 
colonización (no al modo jerárquico capitalista), fue después de este advenimiento cuando 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

71 

se produjo una imposición brutal y sistemática sobre los cuerpos colonizados no blancos, 
que pasó a incorporar esta distinción de género heteronormativa y colonial europea. Al leer 
a Lugones, Butler sostiene que después de la colonización “el ataque colonial a las culturas 
locales tomó forma, en parte, a través de la regularización del propio género y la producción 
del binarismo heteronormativo y sus corolarios: el hombre, la mujer y la familia 
heteronormativa” (2024, p. 235). 

Si para el feminismo lésbico, el género es un modo de dominación a través del trabajo 
y la apropiación de la clase sexual “mujer” por parte de los hombres; para el feminismo 
decolonial el género constituye una forma de organizar las relaciones de producción, 
propiedad, cosmología y conocimiento en beneficio de los blancos. Necesitamos alejarnos 
del análisis simplista de que el patriarcado, con su binarismo jerárquico y opresivo, configura 
el género de tal manera que garantiza la supremacía masculina sobre las mujeres. Según 
Lugones, es necesario concebir el entrelazamiento de la heterosexualidad, el capitalismo y el 
racismo como mecanismos clasificatorios que permiten comprender el funcionamiento del 
género. Así, en un esfuerzo de analizar el género no desde sí mismo ni desde la centralidad 
de un único marcador social de identidad, sino desde su imbricación con la raza, la sexualidad 
y la clase, Lugones plantea la siguiente pregunta para repensar el papel central otorgado a la 
heterosexualidad por las feministas lesbianas y revisitar el género a través de la lente de la 
colonialidad: ¿cómo podemos pensar la heterosexualidad por fuera de un sistema colonial de 
género que afecta violentamente de manera diferente a cuerpos libres y no libres, colonizados 
y colonizados, blancos y no blancos? 

No obstante, para Lugones, el género como categoría binaria jerárquica, o sistema 
institucionalizado dentro de un régimen cisheteropatriarcal, no existía antes del advenimiento 
de la colonización, es decir, la idea moderna de género es una construcción capitalista 
eurocéntrica y colonial y opera como una ficción identitaria al servicio de la dominación 
colonial, al igual que la raza, es decir, una idea creada -junto con la idea de raza- para someter 
a las mujeres a un régimen heteropatriarcal y deshumanizar a las mujeres colonizadas con el 
fin de explotar al máximo no solo el trabajo reproductivo, como señaló Quijano, sino 
también o sobretodo sus vidas en todos los aspectos: su tiempo, su sexualidad, sus afectos, 
su cuerpo, su mente y su trabajo en casa y fuera de ella. 

La idea moderna de género impuesta por el capitalismo eurocéntrico está en el 
corazón de la cultura de la heterosexualización y opera como el instrumento más eficaz para 
la dominación de las mujeres. En este punto, la filósofa argumenta que la heterosexualidad 
obligatoria es un fenómeno moderno y colonial: “La heterosexualidad no sólo está 
biologizada de forma ficticia, sino que también es obligatoria e impregna toda la colonialidad 
del género -en la concepción más amplia que estamos dando a este concepto-. En este 
sentido, el capitalismo eurocéntrico global es heterosexual”, y, dentro del sistema de género 
moderno/colonial, “esta heterosexualidad ha sido consistente y duramente perversa, 
violenta, degradante, y siempre ha funcionado como una herramienta para convertir a las 
personas ‘no blancas’ en animales y a las mujeres blancas en reproductoras de raza (blanca) 
y clase (burguesa)” (Lugones, 2020, p. 20). 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

72 

Es importante subrayar aquí dos elementos: primero, que el feminismo lesbiano no 
había planteado que la heterosexualidad obligatoria es un poder colonial constitutivo del 
género; segundo, que existe una marcada diferencia entre la imposición de la 
heterosexualización en la constitución del género para las mujeres blancas frente a las mujeres 
no blancas. Ciertamente, la heterosexualidad como práctica sexual es anterior a la 
colonización, pero como régimen político y forma de pensamiento es, según Lugones, un 
mecanismo coercitivo para forjar la atribución de género para las mujeres blancas y la 
privación para las mujeres racializadas, porque entonces, sin género, no podrían ser 
consideradas seres humanos. Quitar la posibilidad de tener un género es despojar de la 
humanidad: esta es la estrategia del poder colonial blanco racista para dominar a los cuerpos 
racializados. 

En síntesis, la autora aduce dos razones para sostener que el género es una ficción 
moderna. En primer lugar, la idea moderna de género no existía en las sociedades 
precoloniales, como demostró Oyèronké Oyewùmí, según Lugones: “Oyewùmí entiende el 
género, introducido por Occidente, como una herramienta de dominación que produce dos 
categorías sociales que se oponen de manera binaria y jerárquica” (2020, p. 67); por lo tanto, 
leer la sociedad yoruba a través de la lente del género occidentalizado es hacer una lectura 
occidentalizada y, por lo tanto, colonizadora de esa cultura. Las categorías yoruba obinrin y 
okunrin no son lo mismo que las categorías jerárquicas binarias occidentales 
masculino/femenino. 

En segundo lugar, el género fue creado para ser un atributo exclusivo de las mujeres 
blancas, para que sean consideradas seres humanos inferiores dentro de régimen 
heteropatriarcal, y no para ser un atributo de las mujeres racializadas, colonizadas, que son 
“des-generizadas” y, mediante la privación del género, deshumanizadas, ya que el género sólo 
podría ser un atributo de un ser humano. De esta forma, para el poder colonial, a estos seres 
-en cuanto que racializados- no se les considera humanos y, por tanto, no tienen género: no 
son ni mujeres ni hombres, sino hembras o machos. En resumen, a los pueblos colonizados 
se les impuso una raza y se les priva de género como estrategia de deshumanización, 
“legitimando” así la esclavitud y todo tipo de torturas. En resumen, la colonialidad es “la 
poderosa reducción de los seres humanos a animales, inferiores por naturaleza, en una visión 
esquizoide de la realidad que separa lo humano de la naturaleza, lo humano de lo no humano, 
imponiendo así una ontología y una cosmología que, en su poder y constitución, niegan a los 
seres deshumanizados toda humanidad, toda posibilidad de comprensión, toda posibilidad 
de comunicación humana” (2014, p. 946). 

Según el concepto de colonialidad de género propuesto por Lugones, el proceso de 
reducción o deshumanización activa del colonizado, “la ‘mujer colonizada’ es una categoría 
vacía: ninguna mujer es colonizada; ninguna mujer colonizada es mujer” (2014, p. 939), ya 
que poseer un género es un signo inequívoco de humanidad y la mujer colonizada no era 
considerada un ser humano. Es decir, “el sistema de género no solo es jerárquico, sino 
también racialmente diferenciado, y la diferenciación racial niega la humanidad y, por tanto, 
el género a los colonizados” (2014, p. 942). En otras palabras, “el sistema de género colonial 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

73 

dicotómico humano/no humano, que está constituido por la dicotomía jerárquica 
masculino/femenino para los colonizadores europeos + los colonizados sin género, no 
humanos” (2014, p. 943). 

Incluso tras el fin del proceso colonial, cuando las mujeres colonizadas empezaron a 
ser reconocidas como mujeres, la heterosexualización seguía siendo - y sigue siendo - 
inconmensurablemente más opresiva para las mujeres no blancas que para las blancas. Si 
dentro del orden de la heterosexualidad obligatoria, las mujeres blancas eran identificadas 
con la naturaleza, los niños y los animales pequeños, las mujeres no blancas ni siquiera eran 
consideradas mujeres, sino hembras como animales y sin características de feminidad. Esta 
brutal animalización de la mujer colonizada, frente a la fragilidad atribuida a la mujer blanca, 
colocaba a la primera en una posición de poder soportar todo tipo de violencia en el trabajo 
y agresiones sexuales. Aunque posteriormente las racializadas fueron reconocidas como 
mujeres, nunca accedieron al mismo estatus ni a los mismos privilegios que sus pares blancas. 
Si bien las mujeres blancas burguesas enfrentan violencia bajo el régimen heteropatriarcal, 
las no blancas han soportado esta misma violencia junto con procesos de deshumanización, 
animalización y una explotación laboral aún más extrema. De acuerdo con Quijano, Lugones, 
Lélia Gonzalez y Sueli Carneiro, esto confirma, una vez más, que la raza precede al género 
en el sistema de opresiones. 

En resumen, el problema del feminismo hegemónico que aún persiste en el 
feminismo lésbico de los años ochenta y noventa es su tendencia a borrar la diferencia 
colonial y, con ella, un análisis complejo del entrelazamiento de opresiones y la necesidad de 
coaliciones frente al poder heterocolonial. La imposición violenta del binarismo de género 
es el resultado de un dispositivo heterocolonial cuyas raíces históricas se remontan a la 
modernidad colonial y perduran hasta nuestros días. 

2. CONCLUSIÓN 
Una vez revisado el género desde una perspectiva heterocolonial, surge la cuestión: 

¿cómo superar la opresión de género? Existen dos grandes apuestas: abolir el género, como 
proponen Wittig y Rubin, o multiplicarlo, como sugiere Butler. Sin duda, la proliferación de 
géneros pretende debilitar el binarismo y, con ello, la heterosexualización obligatoria y su 
consiguiente opresión sobre las mujeres y otros cuerpos disidentes.  

No cabe duda de que la propuesta de Butler se materializa en la lucha por la 
afirmación de las vidas desviadas: queer, trans e intersex. Esto nos lleva a mirar con cautela 
la idea de eliminar completamente el género como categoría de opresión heterocolonial, 
aunque esta propuesta revela algo más fundamental y fundante del propio binarismo de 
género, a saber: no hay que atacar el binarismo únicamente, sino el propósito mismo de 
mantenerlo. Como ya hemos visto con Wittig y Lugones, el binarismo existe para que los 
cuerpos inferiorizados puedan ser más explotados y, cuando sea necesario, más fácilmente 
eliminados. Detrás de ello opera el sistema capitalista de apropiación, explotación y 
exterminio de ciertos cuerpos en beneficio de otros. Es contra ese sistema que debe dirigirse 
nuestra lucha. Frente al poder heterocolonial que organiza el género de forma binaria, además 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

74 

de afirmar la necesidad de que las vidas disidentes existan y sean respetadas en sus 
singularidades, es necesario combatir la explotación, la vulnerabilidad y el exterminio de todas 
las vidas subyugadas por este sistema que explota y mata sistemáticamente a la población 
negra, indígena y palestina, entre otras etnias. Como dijo Butler, inspirada por Lugones,  

Las personas LGBTQIA+ deben unirse a esta lucha contra la persistencia de la 
colonización en Puerto Rico, Palestina, Nueva Caledonia, por nombrar algunos 
lugares, y contra la captura neocolonial de partes de África, que también son luchas 
contra el racismo y la explotación capitalista. Quienes no lo hacen no se dan cuenta 
de que su destino está ligado al de tantas otras personas, y que quienes se oponen a 
un grupo tienden a oponerse a los demás. (2024, p. 234) 

El problema del género, por tanto, no se agota en sí mismo y no debe abordarse de forma 
aislada. Si las opresiones de raza, género, sexualidad y clase están entrelazadas hasta el punto 
de sostener el sistema capitalista, la lucha debe dirigirse contra todas ellas de manera 
simultánea y articulada. De lo contrario, el capitalismo se apropia fácilmente de las agendas 
identitarias y las convierte en mercancía. 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

Butler, J. (2024). Os legados racial e colonial do dimorfismo de gênero. En Quem tem medo do 
gênero? São Paulo: Boitempo. 

Butler, J. (2016). Problemas de gênero: Feminismo e subversão de identidade, ed. Coleção Brasileira, 
Rio de Janeiro. 

Butler, J. (1987) Variações sobre Sexo e Gênero: Beauvoir, Wittig e Foucault. In: CORNELL, 
Drucilla; BENHABIB Seyla (Coords.). Feminismo como crítica da modernidade. Rio de 
Janeiro: Ed. Rosa dos Tempos, 139-154. 

Curiel, O. (2020). Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial. 
En: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio 
de Janeiro: Bazar do Tempo, 121-138. 

Lugones, M. (2014). Rumo a um feminismo descolonial. Estudos feministas, Florianóspolis, 
22(3): 320. 

Lugones, M. (2020). Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento 
feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 52-83. 

Lugones, M. (2007). Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, 22, 
(1), Invierno, 186-209. 

Miñoso, Y. (2022) Heterossexualidade compulsória. En Escritos de uma lésbica escura. Rio de 
Janeiro: Ape’Ku. 

Quijano, A. (1992). Colonialidad y Modernidad-racionalidad. In BONILLO, Heraclio 
(comp.). Los conquistados. Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, 437-449. 

Quijano, A. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. 
CLACSO. 



 Revisar el género desde la perspectiva… |  Juliana Ortegosa Aggio 
Fe

m
C

rít
ic

a.
 R

ev
is

ta
 d

e 
E

st
ud

io
s L

ite
ra

rio
s y

 C
rít

ic
a 

Fe
m

in
is

ta
. V

ol
. 3

, N
úm

. 6
 (2

02
5)

 

 

75 

Rich, A. (2010). Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Bagoas: estudos gays, 
gêneros e sexualidades, 4, (5), jan./jun., 17-44. Recuperado de: 
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309. 

Rubin, G. (2017). Políticas do sexo. Ubu. 

Wittig, M. (2022). Pensamento Hétero. Autêntica. 

https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309

	Revisar el género desde la perspectiva de la heterocolonialidad
	1. Introducción
	1.1. No se nace mujer y no se llega a serlo si se es lesbiana: el radicalismo de Monique Wittig
	1.2. No se nace mujer ni se llega a serlo si se es colonizada: el radicalismo de María Lugones

	2. Conclusión
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS


