FemCritica. Revista de Estudios Literarios y Ctitica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

REVISAR EL GENERO DESDE LA PERSPECTIVA DE
LA HETEROCOLONIALIDAD

REVISING GENDER FROM THE PERSPECTIVE OF
HETEROCOLONIALITY

Juliana Ortegosa Aggio!
Departamento de filosofia, PPGF ¢ PPGNeim da UFBA e PPGFIL (UFRR]), pesquisadora de
produtividade do CNPq

ORCID: https://otcid.org/0000-0001-6283-4797
DOI: 10.64301/fc.v3i6.71

RECIBIDO:
08/05/2025
ACEPTADO:
22/11/2025

Resumen: Este texto se propone tevisitar el concepto de género desde la perspectiva de la ctitica
feminista lesbiana y decolonial al feminismo blanco hegeménico euro-norteamericano, el cual ha
prescindido tanto de la heterosexualidad como factor constitutivo del género, como de la
imbricacion de género, raza, sexualidad y clase. Si bien el feminismo blanco hegeménico fue acusado
de no tener en cuenta el elemento de la sexualidad por parte del feminismo lesbiano, también
podemos acusar este ultimo de no haber considerado que la heterosexualidad como estructurada en
el poder colonial y sus implicaciones en la constitucién del género desde una lectura feminista
decolonial. Finalmente, argumento que la teorfa feminista no avanzarfa sin una critica al sistema
capitalista heterocolonial como determinante del género, razén por la cual la lucha feminista debe
sostener practicas autoctiticas y articularse en coaliciones con diversos movimientos sociales
anticapitalistas.

Palabras claves: género; feminismo; heterosexualidad; colonialidad.

! Revision del espafiol: Ana Luz Pérez

FemCritica. Revista de Estudios Literatios y Critica Feminista.
Vol. 3, Num. 6 (2025) - ISSN: 2990-3297, pp. 60-74
Juliana Ortegosa Aggio - Revisar el género desde la perspectiva de la heterocolonialidad
Este articulo se encuentra en acceso abierto, bajo los términos de la licencia Creative Commons Atribucion-
NoComercial 4.0 Internacional (CC BY-NC 4.0)

60



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

Abstract: The text aims to revisit the concept of gender from the point of view of the lesbian
feminist and decolonial critique of hegemonic white Euro-North American feminism, which has
disregarded heterosexuality as a determining factor in the constitution of gender, as well as the
imbrication of gender, race, sexuality and class. If hegemonic white feminism was accused of not
taking into account the element of sexuality by lesbian feminism, we can accuse lesbian feminism of
not having considered heterosexuality as being structured in colonial power and its implications in
the constitution of gender from this reading of decolonial feminism. Finally, I intend to argue that
feminist theory would not advance without presupposing a critique of the heterocolonial capitalist
system in determining gender, so that the feminist struggle does not dispense with self-critical
practices and coalitions with various anti-capitalist social movements.

Keywords: gender, feminism, heterosexuality, coloniality.

1. INTRODUCCION

La gran mayoria nunca se ha preguntado por qué desea a alguien del sexo opuesto.
Pero a quienes desean a alguien de su mismo sexo sf les han preguntado o se han preguntado
la razén de su deseo. La pregunta llega al homosexual como una exigencia moral, como si
fuera realmente necesario justificar esa desviacion o anomalia. Asi, sutil e insidiosamente, el
homosexual se ve obligado a buscar un deseo secreto y la razén de su orientacion sexual. La
interminable e infructuosa disputa es: sla homosexualidad es biolégica (genética) o social? Es
decir, ¢se nace o se llega a ser homosexual? Nadie se pregunta: ¢se nace o se llega a ser
heterosexual? No se trata aqui de optar por una u otra respuesta, sino de comprender por
qué insistimos tanto en conocer la respuesta solo en el caso de la homosexualidad, reservando
un silencio consensual o una aceptacion tacita para la heterosexualidad. Este fenémeno, para
quien no lo sepa, se llama heterosexualidad obligatoria y ha marcado definitivamente el
campo feminista, obligindonos a revisitar el género a través de la lente de la heterosexualidad.
Al fin y al cabo, nadie nace mujer, se hace, como decfa Beauvoir. Pero, ;por qué y para quién?
Para los hombres o en beneficio de los hombres. Como han demostrado las feministas
lesbianas, hacerse mujer es hacerse heterosexual, entendiendo la heterosexualidad no solo
como una practica sexual, sino sobre todo como una forma de existencia de la que se
apropian los hombres: no solo el trabajo reproductivo, sexual y de cuidados, sino que
nuestros cuerpos, nuestras mentes y nuestro inconmensurable e irrecuperable tiempo de vida
pasan a existir en beneficio de los hombres.

Si la heterosexualizacion nos convierte en mujeres, como argumentan las feministas
lesbianas, no podemos comprender completamente este proceso sin tener en cuenta el
elemento de la raza, como nos muestra el feminismo decolonial. Al fin y al cabo, el proceso
de convertirse en mujer es muy diferente para las personas blancas y las que no lo son. Si
para una mujer blanca el proceso de heterosexualizacién es violento, para una mujer negra
es aun mas brutal, ya que reactualiza la deshumanizacién de los cuerpos negros desde la
colonizaciéon. En este régimen heterosexual, mientras que la mujer blanca debe servir

simplemente por ser mujer, la mujer negra debe servir doblemente: por ser mujer y por ser

61



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

negra. Si la mujer blanca es inferior por ser mujer, la mujer negra es inferior por ser mujer y
deshumanizada por ser negra. Si el patriarcado es un modo de opresion de género en el que
ser mujer significa ser menos humano que un hombre, la colonialidad es un modo de
opresion racial en el que no ser blanco significa no ser humano. La filésofa Marfa Lugones
nos ha mostrado, con su concepto de colonialidad de género, que, si bien tener un género es una
marca inequivoca de humanidad (aunque sea una marca que produce inferioridad en las
mujeres), las mujeres negras e indigenas colonizadas ni siquiera eran consideradas mujeres,
sino hembras, porque no eran consideradas humanas. Tras la colonizacion, el poder colonial
que impregna la atribucién de género permanece, lo que significa que, incluso hoy en dfa, ser
mujer es muy diferente dependiendo de la raza” o etnia.

A la luz de estas reflexiones aportadas por el feminismo lésbico y decolonial, pensar
el género por si solo o de forma aislada no tiene ningun sentido. El género se ha constituido
en un régimen heterosexual y colonial desde la modernidad, lo que nos autoriza a llamar a
este régimen heterocolonial. E1 género es, por tanto, una categoria atravesada por la sexualidad
y la raza. Existe una imbricacion entre género, sexualidad y raza que ya no puede ignorarse
si queremos pensar tanto en la opresion como en las posibilidades de resistencia. Ambos
feminismos parten de la siguiente denuncia: el feminismo hegemonico de la llamada primera
ola - las sufragistas -, asi como el de la segunda ola, que era blanco, burgués y academicista,
y actualmente el feminismo liberal blanco, han producido tres formas de violencia: (i) el
borrado de las lesbianas con su heterofeminismo, el borrado de las mujeres trans, queer y no
binarias con su cisfeminismo trans-excluyente, y el borrado de las mujeres racializadas no
blancas con su feminismo racista. No presuponer la heterosexualizacion y la colonizacion en
la constitucion del género significa mantener el sistema heterocolonial bajo el disfraz de la
emancipacioén de las mujeres blancas, como si fueran el sujeto universal. Aunque criticaron a

los hombres por atribuirse la universalidad, acabaron reproduciendo la misma violencia.

1.1. No se nace mujer y no se llega a serlo si se es lesbiana: el radicalismo de Monigue Wittig

La famosa frase de Beauvoir, no se nace mujer, se llega a serlo, fue un hito para el
llamado feminismo de la segunda ola y puede traducirse asi: nacemos mujeres desde un punto
de vista bioldgico y, a través de la socializacion, nos convertimos en mujeres desde un punto
de vista cultural. Aunque Beauvoir rechazé el determinismo biolégico, en su teoria parece
subsistir un caracter biolégico factual del cuerpo y su determinacién sexual que ha sido
fuertemente cuestionado por las feministas lesbianas. Es mas, convertirse en mujer es
ciertamente un proceso coercitivo y opresivo, por lo que se ha planteado con razén la
cuestiéon de cual es el margen de libertad para que una pueda elegir autbnomamente
convertirse voluntariamente en mujer. Incluso si para Beauvoir hay lugar para la pre-eleccion
o que toda eleccion, de hecho, ya esta decidida antes de que se haga conscientemente; es

decir, incluso si hay un aspecto no voluntario o no consciente en este devenir, la filésofa

2 Se entiende al concepto de “Raza” como un constructo social opresivo y jerirquico que a través de
caracteristicas fenotipicas se establecen estereotipos categotizando bajo estas mismas a los diferentes grupos
humanos, esta diferencia se establece principalmente por el color de la piel.

62



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

francesa no parece haber explorado este aspecto de la manera en que Judith Butler lo hizo
mas tarde. Segun Butler, en su libro Psychic Life of Power, habria una fase de sumision
apasionada a los cuidadores al principio de nuestras vidas, de modo que la adquisicién del
género serfa totalmente involuntaria al principio y luego se reproduciria por héabito, por tanto
irreflexivamente, con poco margen para la voluntariedad. En otras palabras, para la filésofa
estadounidense, convertirse en mujer no es realmente el resultado de una eleccion, sino de
una reproduccién inconsciente y habitual de lo que socialmente se entiende por ser mujer.
La reflexién critica y la audacia de romper el tejido de la normalidad en el ejercicio y la
experiencia de la disidencia y convertirse asi en abyecto y objeto de violencia no son ni
sencillas ni inmediatas.

El punto, sin embargo, que ha de ser resaltado es que convertirse en mujer no pasa
por la socializacién de un cuerpo biolégico, sino, segun Butler, por la generificacion de ese
cuerpo. No hay cuerpo fuera del discurso, la materialidad se conforma a una lectura de lo
que es ese cuerpo que, a su vez, deviene, se moldea y se configura materialmente segun esa
lectura, limitando sus posibilidades de ser diferente de lo que se le ha asignado: o este cuerpo
es un hombre o es una mujer. En otras palabras, las categorias binarias forjadas en el sistema
heterosexual configuran materialmente los cuerpos generando los sexos, produciendo una
lectura binaria de los cuerpos que se reduce a la apariencia fisica de los genitales. El cuerpo
no solo se lee culturalmente, sino que se lee en una construccion binaria dialéctica y
antagonica entre dos géneros o, como dicen las feministas materialistas francesas Guillaumin
y Wittig, entre dos clases de sexo: el hombre y la mujer. Asi pues, no existe un cuerpo
biolégico puro, sino categorfas sociales en una relacién de poder. Las mujeres son creadas
para un fin: apropiarse de su cuerpo, su tiempo y su vida en beneficio de los hombres. Asi
que No se nace mujer y convertirse en mujer es una imposicion social de la dominacién
masculina.

La cuestion central del feminismo lesbiano es la siguiente: para ser mujer, Jes
necesario ser heterosexual? Por supuesto que si. Por lo tanto, #na lesbiana no es una mujer. Esta
controvertida y chocante afirmacion de Wittig realizada en los afios 80, tiene el impresionante
efecto de poner en tela de juicio la definicién de “mujer” y mostrar como esta definicion esta
ligada a la heterosexualidad. Para ser “mujer” hay que ser heterosexual; es decir, la mujer,
como categoria politica dentro de un régimen politico de heterosexualidad obligatoria, solo
podria definirse como un cuerpo capaz de reproducirse y que desea el sexo opuesto para ello.

La respuesta a esta pregunta sobre la necesidad de ser heterosexual para ser mujer
aporta dos elementos innovadores e ineludibles para el feminismo lesbiano: (i) la
determinacion del género femenino por la heterosexualidad obligatoria, y (i) la existencia
lesbiana como resistencia a ser valorizada como estrategia para la liberaciéon de todas las
mujeres. Para ello, se plantea el argumento central de que la heterosexualidad es obligatoria
en la medida en que no se reduce a una mera practica sexual, sino que debe ser entendida
como una institucion social, politica y econémica, segin Adrienne Rich, un régimen politico

que establece una forma hegemonica de pensamiento, segun Monique Wittig, un sistema

63



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio  Jffi FemCritica

sexo/género para Gayle Rubin, y una norma que determina el binarismo de género, segin
Judith Butler.

Es necesario recurrit a Ochy Curiel, en su libro La nacion heterosexual, para
contextualizar el nacimiento del concepto de heterosexualidad obligatoria. Ella muestra que
la antropologia abord6 la heterosexualidad mas como una practica sexual ligada a
instituciones sociales, como la familia, que como una institucién o un régimen politico, como
hicieron Adrienne Rich y Monique Wittig respectivamente. Sera el feminismo lesbiano el que
adopte este enfoque mas profundo y completo de la heterosexualidad mas alla de una practica
sexual. La primera autora feminista que especuld sobre el aspecto politico de esta practica
sexual fue Anne Koedt, en su texto “El mito del orgasmo vaginal” (1968). Ella demuestra
que existe una naturalizaciéon de la heterosexualidad y de su base erdtica con vistas a la
reproduccion. En el texto “La mujer identificada con la mujer” (1970), las lesbianas radicales
(Radlicalesbians) afirman que las lesbianas deben trascender la practica sexual y proponer
acciones colectivas para combatir el sexismo y la heterosexualidad. Otras feministas, como
la italiana Carla Lonzi, la estadounidense Jill Johnson y el colectivo feminista lésbico Purple
September, también intentaron demostrar que las mujeres estan constituidas por la mirada
de los hombres y que su feminidad y sumision estan directamente relacionadas con la
heterosexualizacién, por lo que debe ser fundamental para el feminismo luchar contra el
heterosexismo.

En este contexto se situa el texto de Adrienne Rich, el cual un hito en el movimiento
feminista lésbico, con repercusiones para el feminismo en general, “Heterosexualidad
obligatoria y existencia lésbica”, de 1980. El concepto clave es el de heterosexualidad
obligatoria, que entiende la heterosexualidad como algo mas que una practica sexual, sino
como una institucion politica sustentada en una ideologia que inferioriza a las mujeres y
maximiza el poder de los hombres. Rich propone analizar la heterosexualidad como una
instituciéon politica, al igual que la maternidad, la familia nuclear y la divisiéon sexual del
trabajo, y que estas instituciones se explican en realidad por la produccién y el mantenimiento
del poder de los hombres sobre las mujeres a través de la heterosexualizacion obligatoria.
Decir que es obligatoria significa denunciar su caracter no natural, sino social y opresivo. La
mistica del amor romantico heterosexual tiene la funcién de dirigir y naturalizar la direccion
del deseo de las mujeres hacia los hombres. Como resume Curiel: “Rich sitda la
heterosexualidad como algo distinto de una simple ‘practica sexual’, ‘preferencia’,
‘orientacion’ o ‘elecciéon’ de las mujeres. Para ella, es mas bien una imposicion
institucionalizada para garantizar el acceso fisico, econémico y emocional de los hombres a
las mujeres” (2024, p. 60).

Rich y Wittig criticaron el feminismo de la época, que excluia el tema de la sexualidad,
borraba la existencia lésbica y despreciaba el poder de la heterosexualidad para mantener la
supremacia masculina y la opresion de las mujeres. Wittig, feminista lesbiana francesa
afincada en Estados Unidos, denominé "heterofeminismos" a los feminismos franceses de
los afios setenta, centrados en un tema politico como "la mujer esencial", es decir, teorfas

feministas que partian de una visién heferocéntrica o, en sus palabras, "straight thinking". Con

64



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

este concepto, como veremos, Wittig cuestiona no solo el pensamiento y las practicas
politicas feministas, sino también el propio lenguaje, la producciéon de conocimiento y la
organizacion social, politica y econémica del mundo occidental. Acusa sin pudor al Movinziento
de Liberacion de la Mujer (MLF) y al feminismo hegemonico de la época de marginar a las
lesbianas y de avalar el poder heteropatriarcal. Como lectora de Rich, subraya que la
heterosexualidad (i) no es natural ni absolutamente obligatoria, sino social, (if) que no se trata
simplemente de una practica sexual, sino sobre todo de una ideologia heterosexualizadora,
una forma de pensar, hablar y sentir que heterosexualiza y oprime a las mujeres y, por altimo,
(i) que esta forma de pensar mantiene el poder heteropatriarcal bajo la apariencia de una
naturalizacion de las diferencias entre los sexos.

Para Rich, la heterosexualidad tiene un caracter obligatorio, aunque esta
obligatoriedad no puede concebirse como un determinismo absoluto o una fatalidad
histérica, de lo contrario no habria lesbianas. Aunque histéricamente contingente, su caracter
obligatorio se explica porque la heterosexualidad es ‘“algo impuesto, administrado,
organizado, propagandizado y mantenido por la fuerza” (2010, p. 35), por lo tanto, porque
es una imposicion social y no un hecho de la naturaleza. Esto significa que no podemos
asumir que las mujeres tienen un deseo innato por los hombres, ni que este deseo es el
resultado de una preferencia o elecciéon libre y auténoma. Mas bien, podemos ver que hay
una imposiciéon de una forma heterosexual hegemonica de desear. En definitiva, se trata de
un fendmeno que preserva la apariencia de inmutabilidad como estrategia politica para que
nadie piense que no se nace heterosexual, se llega a serlo.

En otras palabras, la creencia de que es natural desear al sexo opuesto es lo que
confiere a la heterosexualidad su caracter obligatorio. Como si una mujer, al ser preguntada
por su deseo heterosexual, se dijera a si misma sin mas preguntas: como mujer, deseo
naturalmente a los hombres. Por supuesto, no se da cuenta del condicionamiento cultural al
que ha sido sometida para creer que su deseo se dirige naturalmente hacia el sexo opuesto.
Ahora bien, ser mujer no significa necesariamente desear a los hombres, aunque esta sea la
creencia inculcada en el proceso de convertirse en mujer, como si, una vez nacido con un
6rgano genital femenino, se naciera también con el deseo del sexo opuesto. En esta 16gica
dimérfica y biologica, tanto el género como la sexualidad vienen supuestamente dados por
la naturaleza. Quien nace con un cuerpo femenino seria una mujer, y quien es una mujer
desearfa a un hombre. Tal como nos han mostrado Wittig y Butler, esta asignacién social se
establece sobre un cuerpo dado el cual es capaz de reproducirse y debe desear el sexo opuesto
para reproducirse por lo que se lee como poseedor de un género determinado. La
reproduccién entra aqui como pauta obligatoria de la heterosexualidad y hace que el cuerpo
y el género se lean dentro de una légica binaria exclusiva y excluyente. Por lo tanto,
contradecir, desviar y desnaturalizar la heterosexualidad significa mostrar que es obligatoria
y no natural y que su aparente naturalidad es una estrategia del aparato heterosexual para
hacernos creer que es inevitable y que no tiene sentido cuestionar lo que no se puede cambiar.

Ademas, la heterosexualidad no podria entenderse si la redujéramos a una practica

sexual con el sexo opuesto, lo que solo serfa una descripcion denotativa, sin revelar lo que

emCritica

65



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio  Jffi FemCritica

parece ser mas profundo en las implicaciones de nuestras relaciones con el cuerpo, la
sexualidad, el género, el placer sexual y el comportamiento en general. Esto significa que la
heterosexualidad debe entenderse como una institucion politica opresiva que constituye,
define y controla a las mujeres a través de la division sexual del trabajo y la explotacion
econémica del trabajo reproductivo, especialmente en lo que respecta a la maternidad vivida
en un entorno familiar nuclear y heteropatriarcal. Ser mujer es ser obligatoriamente
heterosexual, es decir, tener que ser lo suficientemente femenina para reproducirse y cuidar
de la casa, de los hijos y del marido, sin ni siquiera ser remunerada por estas tareas.

En resumen, Rich dice que la existencia lésbica demuestra (1) que la heterosexualidad
no es obligatoria en términos absolutos, sino que se apoya en la mentira de que es obligatoria,
(i) que el intento de eliminarla es la prueba de que la heterosexualidad insiste en sostener la
mentira de que es absolutamente obligatoria, (iii) y que su eliminacién debilita a todas las
mujeres, especialmente a las que se dicen heterosexuales, porque todas las mujeres sufren
una heterosexualizacion constante, y las mujeres heterosexuales naturalizan su sexualidad con
los hombres y la viven como si no tuvieran otra opcion, creyendo, por tanto, en el caracter
absolutamente obligatorio de la heterosexualidad. Ademas de la existencia lésbica, existe otra
forma de resistencia que ella tradujo como “continuum Iésbico”, es decir, el vinculo que
existe entre todas las mujeres mas alla de las practicas sexuales, que se manifiesta en las
relaciones entre madres e hijas, familiares, compafieras de trabajo y amigas, formando asi una
red de afecto, apoyo y resistencia a la opresion masculina. Este concepto, a su vez, ha sido
criticado por las lesbianas por asimilar la complicidad 1ésbica a la de todas las mujeres, como
sefiala Curiel (2024, p. 61), restando fuerza politica a la existencia lésbica.

Aunque Rich dio relevancia al concepto de heterosexualidad obligatoria y a la
resistencia lésbica, fue con Monique Wittig cuando la existencia lésbica adquirié una
radicalidad tedrica y politica sin precedentes. Para ella, el lesbianismo es una practica politica,
no sexual, y la heterosexualidad no es solo una institucién, sino un régimen politico y una
forma de pensar basada en la ideologia de que existe una diferencia sexual binaria entre
hombres y mujeres. Esta diferencia se basa en una creaciéon imaginaria causada por la
naturaleza. De hecho, es por el deseo de dominar y oprimir a las mujeres por lo que los
hombres han creado las categorfas de género. Por lo tanto, es la opresion la que crea el
binarismo sexual y de género no al revés, como también constaté Curiel (2024). En otras
palabras, no es el binarismo sexual y de género el que produce la opresién masculina sobre
las mujeres, sino que a partir de la opresion de las mujeres, los hombres se benefician y, al
beneficiarse, sostienen el binarismo: es este el origen y el motivo por la cual se mantiene la
diferencia binaria. No es solo una divisién binaria, es una division jerarquica.

Mas alld de la determinacién del género, la heterosexualidad afecta a nuestra forma
de pensar, por tanto a nuestro lenguaje y a nuestra existencia, lo que significa que la viabilidad
de la resistencia tiene que ser, segun Wittig, lo mas radical posible: fundar una nueva sociedad
sin géneros. Wittig, en su ensayo “Sobre el contrato social” (1989), afirma que cuando Rich
plante que la heterosexualidad es obligatoria, “dio un gran paso hacia la comprension del

tipo de contrato social con el que estamos tratando (...), un contrato social que nos reduce,

66



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio  Jffi FemCritica

por obligacién, a seres sexuales que solo tienen sentido a través de sus actividades
reproductivas”. Para resistir al contrato heterosexual, las mujeres tienen que huir de su clase
y consumar un nuevo contrato en otras asociaciones voluntarias. Las lesbianas y las esposas
desertoras son siervas fugitivas, lo que solo puede entenderse si aclaramos que, para Wittig,
las mujeres son una clase social similar a los siervos de la Edad Media y que “solo pueden
liberarse del orden heterosexual huyendo una a una” (2022, p. 70). Para la filésofa, vivir en
sociedad significa vivir en la heterosexualidad, y las mujeres “se han convencido de que
quieren lo que se les obliga a hacer y de que forman parte del contrato de la sociedad que las
excluye. Porque aunque ellas, quiero decir nosotras, no consintiéramos, no tenemos forma
de pensar fuera de las categorias mentales de la heterosexualidad. La heterosexualidad
siempre ha estado en todas las categorfas mentales” (2022, p. 80).

Brevemente, en el ensayo “La categoria del sexo” (1982), Wittig muestra que la mujer
es una categoria politica y no una categoria de sexo que reduce a la mujer a su cuerpo y a su
cuerpo a su sexo para que, al ser reducida de este modo, se heterosexualice y sirva, a su vez,
como fundamento de la sociedad heterosexual. Como dice Butler, ciertamente inspirada por
Wittig, el hombre es un cuerpo con sexo, mientras que la mujer es sexo. En su ensayo “Sobre
el contrato social”, Wittig sostiene que la heterosexualidad es un contrato firmado por los
hombres y aceptado por las mujeres, lo que la convierte en obligatoria. Esto implica, como
subraya Lauretis, que “la presuncion de heterosexualidad no es solo uno de los mecanismos
de dominacién masculina, sino que esta intimamente implicada en cada uno de ellos: es una
estructura sustentadora del pacto social y el fundamento de las normas culturales” (2000, p.
129). Con el ensayo “Pensamiento S#aigh?’, la heterosexualidad pasa de ser una institucioén a
un régimen politico que rige nuestra forma de pensar.

Tras analizar los discursos dominantes y demostrar que operan bajo la clave
conceptual heterosexual y tienen efectos materiales practicos opresivos, Wittig define lo que
denomina pensamiento s#razght, nombre del ensayo y libro publicados en inglés, The Straight
Mind, y en francés, La pensée straight. La palabra straight, en portugués, no tiene en cuenta la
complejidad del término recto, que significa a la vez recto y recto, estrecho, correcto,
estandar, refiriéndose al hecho de que dicho pensamiento es hegeménico y opera como
factor de estandarizacion. Curiosa y posiblemente irénica es la similitud que guarda con el
titulo del libro de Lévi-Strauss, Pensamiento salvaje, en el sentido de que todas las caracteristicas
brutales, salvajes, primitivas, incivilizadas que se atribuyen al pensamiento salvaje deberfan
atribuirse en realidad al pensamiento hegemoénico de una sociedad que se proclama superior
y civilizada, la francesa, pero que comete las mayores atrocidades y violencias en nombre de
este tipo de pensamiento y con vistas a la supremacfa del hombre blanco. Ademas, la
referencia al pensamiento salvaje también se hace por el hecho de que el pensamiento
heterosexual utiliza los conceptos y las categorfas filoséficas y politicas que ya han sido
cuestionadas en los movimientos de liberacion 1ésbica, feminista y gay, como si fueran
incuestionables y, por lo tanto, primitivas. En sus palabras: categorias como mujer, hombre,
sexco, diferencia, historia, cultura, real “funcionan como conceptos primitivos de un conglomerado

de todo tipo de disciplinas, teorfas e ideas actuales, que llamaré pensamiento heterosexual”

67



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

(2022, p. 61). La relacién heterosexual, incluso después de haberse demostrado su caracter
cultural, se sigue afirmando como natural o como poseedora de una caracteristica del
universo de la naturaleza: la inevitabilidad.

En resumen, el pensamiento heterosexual tiene las siguientes caracteristicas: (i)
caracter irrefutable, (ii) tendencia a la universalizacién y a la interpretacion totalizadora, (iif)
caracter opresivo, en la medida en que tiende a transformar sus conceptos en leyes
universales con un sesgo normativo e imperativo, (iv) atribuye un significado absoluto a sus
conceptos, cuando, en realidad, no son mas que categorias fundadas en la heterosexualidad,
(v) produce diferencias y divisiones binarias entre los sexos como un dogma de orden politico
y filosofico, (vi) se basa en la necesidad de que haya un otro-diferente, para ser dominado, o
sea, el otro es presentado como diferente para ser controlado, como las lesbianas y los gays
en relacion a los heterosexuales, las mujeres en relacién a los hombres, los negros en relacion
a los blancos. En sus palabras: “Construir la diferencia y controlarla es un acto de poder, ya
que es esencialmente normativa” (2022, p. 63). Y en la medida en que tal pensamiento
rechaza la posibilidad de que el otro se constituya por si mismo, en otro orden simbolico y
otro lenguaje, podemos decir que proporciona, con sus categorias, la inteligibilidad que hace
posible la existencia en términos binarios y jerarquicos. Todo lo demas que escapa a ese
pensamiento no tendrfa lugar de existencia o serfa violentado en su intento de existir por
otras categorias, otros simbolos, otro lenguaje que no sea el hegemonico y heteronormativo.

Por ultimo, Wittig, como militante y no solo como tedrica feminista, nos ofrece
posibilidades de resistencia. Es necesario, afirma, eliminar las categorfas politicas de
“hombre” y “mujer”, porque su mantenimiento corrobora la heterosexualidad. También
necesitamos no solo luchar por cambios econémicos radicales, sino cambiar nuestro lenguaje
y nuestro pensamiento, que inciden directamente en nuestra subjetividad y en su relaciéon con
la sociedad. Por dltimo, tenemos que abandonar el mito fundacional de las sociedades como
el intercambio de mujeres y en el de un inconsciente estructuralmente opresivo y fundar una
nueva sociedad que ya no se base en el contrato heterosexual. En una palabra, hay que dejar

de ser mujer y Wittig lo expresa de manera provocadora y radical en la siguiente cita:

¢Qué es una mujer? Panico, alarma general de defensa activa. Francamente, este es
un problema que las lesbianas no tienen, gracias a un cambio de perspectiva, y setfa
incorrecto decir que las lesbianas se relacionan, hacen el amor, viven con mujeres,
porque “mujer” sélo tiene significado en los sistemas de pensamiento heterosexuales
y en los sistemas econémicos heterosexuales. Las lesbianas no son mujeres. (2022,
p. 64)

Asi, hombres y mujeres no estan dados naturalmente, son construcciones sociales sostenidas
por la heterosexualidad, que Judith Butler, inspirada en Wittig, formulardi como una
determinacion teleolégica de la heterosexualidad sobre el binarismo de género y sexo, es
decir, solo existe el binarismo de género -hombres y mujeres- y una lectura generizada de los
cuerpos -masculino y femenino- en vistas a la direcciéon heterosexual del deseo para que la
heterosexualidad pueda realizarse. En definitiva, las categorias binarias se forjan en un

sistema de heterosexualidad obligatoria que configura materialmente los cuerpos generizando

68



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

los sexos, es decir, produciendo cuerpos a partir de una lectura binaria de la apariencia fisica
de los genitales. Butler muestra claramente que el binarismo que configura nuestros cuerpos,
sexos y géneros lo hace precisamente por la imposicion de la 16gica heterosexual, es decir,
que para que el deseo heterosexual -como norma- se cumpla es necesario que el binarismo
de género se mantenga, lo que puede resumirse en la siguiente cuestion planteada en su obra
E/ género en disputa: “La institucion de una heterosexualidad obligatoria y naturalizada requiere
y regula el género como una relacién binaria en la que el término masculino se diferencia del
término femenino, y esta diferenciaciéon se realiza a través de las practicas del deseo
heterosexual” (2016, p. 41).

Ahora bien, si el mantenimiento de la heterosexualidad como norma hegemonica,
instituciéon social y régimen politico es lo que garantiza la apropiacién por parte de los
hombres de los cuerpos y las vidas de las mujeres, es tarea de las feministas comprender que
la heterosexualidad es estructural en la constitucion del género. La resistencia al uso de este
término en las teorfas producidas hasta ahora evidencia, como bien sefialaba Mifioso, que el
mismo es “el corazén de la operacién de poder a través de la cual se ha construido y
mantenido la estructura de dominacién patriarcal” (2022, p. 88), lo que nos lleva a pensar
que serfa mas acertado redefinirlo como sistema beferopatriarcal.

Es también importante sefialar que el motivo para mantener el binarismo y preservar
la heterosexualidad se debe a un interés econémico. Siguiendo las reflexiones de las
feministas francesas, es la explotacion del trabajo sexual y la apropiacién del cuerpo y la vida
de las mujeres por parte de los hombres, lo que, en consecuencia, produce una plusvalia
encubierta o no contabilizada directamente para el sistema capitalista. Atacar el binarismo es,
en cierta medida, atacar el efecto de un sistema opresivo y, sin duda, debilitarlo. Este objetivo
econémico es el causante del binarismo, es decir, la apropiacion del cuerpo de la mujer y la
explotaciéon maxima de su trabajo en beneficio del hombre y, en consecuencia, del patrén
que emplea a ese obrero masculino. Al fin y al cabo, un trabajador es mas rentable si tiene
mas tiempo para descansar, no tiene que hacer tareas domésticas, tiene a alguien que cuide
de su salud, de su alimentacién, de su ropa, de su casa, de sus hijos y familia, de sus

necesidades sexuales y afectivas, etc.

1.2. No se nace mujer ni se llega a serlo si se es colonizada: el radicalismo de Maria 1.ugones

Mientras el feminismo 1ésbico denunciaba la desconsideracién del elemento de la
heterosexualidad para entender la construccién del género femenino y la invisibilizacién de
la existencia lésbica, el feminismo decolonial denunciaba el racismo presente en el feminismo
hegemonico, el cual parte de la premisa del sujeto femenino como universal, identificado, de
hecho, con las mujeres blancas. En otras palabras, el feminismo hegemonico blanco, burgués
y euro-norteamericano, al universalizar el sujeto “mujer”, se revela racista, clasista y
heterocéntrico porque opera exclusivamente en términos de género y no en términos raciales
Asi, la categoria “mujer” no se concibe desde la perspectiva interseccional, sino que se reduce

a las propias mujeres blancas, excluyendo a las mujeres racializadas.

69



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

colonial/moderno” (2007), afirma que el heterosexismo es clave para entender cémo el
género se funde con la raza en el marco del poder colonial. El colonialismo no importa su
sistema de género europeo para imponerlo a los colonizados; en cambio, impone un sistema
diferente a los colonizadores burgueses blancos: el sistema de género colonial. El de los
colonizadores serfa un sistema de sexo/género claro (light) basado en el dimorfismo
biolégico, el heterosexismo y el patriarcado; mientras que el de los colonizados seria
“oscuro”. El sistema sexo/género lleg6 a las colonias con la blancura. Fuera de sus normas,
el cuerpo negro se lefa como “carne sin género”, segun Hortense Spillers, en su texto de 1987
“Mama's Baby, Papa’s Maybe”. Segun Spillers, antes del cuerpo estd la carne: el grado cero
de conceptualizacion social. El sexo pertenece al cuerpo y no a la carne, entendida como un
objeto desmembrado, desgarrado, torturado y desechado. Esa carne no ha sido culturalmente
constituida de forma legible. No son ni hombres ni mujeres. Estas carnes adquieren valor de
mercado en las subastas de esclavos. Se convierten en propiedad. Por eso, hasta hoy, segin
la autora, la madre negra no se utiliza como simbolo tradicional del género femenino.

Para el pensamiento hegemoénico heterocolonial, reproducido incluso por las
feministas transexcluyentes, el sexo es binario y se basa en una supuesta naturaleza biologica.
Existe una facticidad en el binarismo. Este ideal jerarquico dimérfico posiblemente tiene su

origen en el poder colonial. En palabras de Lugones:

El dimorfismo sexual es una caracteristica importante para lo que yo llamo el lado
iluminado/visible’ del sistema de género moderno/colonial. Quienes habitan el
"lado oscuro/oculto" no necesariamente se comprenden en términos dimérficos.
Los temores sexuales de los colonizadores les llevaron a imaginar que los indigenas
de las Américas eran hermafroditas o intersexuales, con enormes penes e inmensos
pechos que goteaban leche. Pero como aclaran Paula Gunn Allen y otros, los
individuos intersexuales eran reconocidos en muchas sociedades tribales antes de la
colonizacién sin ser asimilados a la clasificaciéon sexual binaria. Es importante
considerar los cambios introducidos por la colonizacién para entender hasta qué
punto fueron organizados el sexo y el género bajo la fuerza del colonialismo y en el
marco del capitalismo global eurocéntrico. Si el capitalismo global eurocéntrico solo
reconocia el dimorfismo sexual entre hombres y mujeres burgueses blancos, no
puede ser cierto que la division sexual se base en la biologfa. (2020, p. 63)

La pregunta que guia la reflexion de Lugones es la siguiente: ;cémo se produjo la idea
de género como binario y natural? Lugones es enfatica al mostrar que el dimorfismo de
género no es biolégico sino histoérico, es decir, el colonialismo produjo una referencia binaria
heterosexual para vivir el género que se impuso a los pueblos colonizados de América.
Algunos pueblos precoloniales tenfan un sistema de género no binario, incorporando, por
ejemplo, un tercer género: el intersexual. Asi, podemos decir que al inicio de la colonizacién,
hubo una especie de dispositivo de racialidad desgenerificada. En otras palabras, primero se negd
la atribucién de género a los colonizados y, posteriormente, una imposiciéon colonial mas
brutal y violenta del binarismo de género a los cuerpos negros, especialmente a las mujeres
negras. En resumen, aunque ya existia una cierta concepcion dimorfica antes de la

colonizacién (no al modo jerarquico capitalista), fue después de este advenimiento cuando

70



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

que pasé a incorporar esta distincion de género heteronormativa y colonial europea. Al leer

a Lugones, Butler sostiene que después de la colonizacién “el ataque colonial a las culturas
locales tom6 forma, en parte, a través de la regularizacién del propio género y la produccion
del binarismo heteronormativo y sus corolarios: el hombre, la mujer y la familia
heteronormativa” (2024, p. 235).

Si para el feminismo lésbico, el género es un modo de dominacién a través del trabajo
y la apropiacion de la clase sexual “mujer” por parte de los hombres; para el feminismo
decolonial el género constituye una forma de organizar las relaciones de produccion,
propiedad, cosmologfa y conocimiento en beneficio de los blancos. Necesitamos alejarnos
del analisis simplista de que el patriarcado, con su binarismo jerarquico y opresivo, configura
el género de tal manera que garantiza la supremacia masculina sobre las mujeres. Segin
Lugones, es necesario concebir el entrelazamiento de la heterosexualidad, el capitalismo y el
racismo como mecanismos clasificatorios que permiten comprender el funcionamiento del
género. Asi, en un esfuerzo de analizar el género no desde si mismo ni desde la centralidad
de un unico marcador social de identidad, sino desde su imbricacién con la raza, la sexualidad
y la clase, Lugones plantea la siguiente pregunta para repensar el papel central otorgado a la
heterosexualidad por las feministas lesbianas y revisitar el género a través de la lente de la
colonialidad: ;cémo podemos pensar la heterosexualidad por fuera de un sistema colonial de
género que afecta violentamente de manera diferente a cuerpos libres y no libres, colonizados
y colonizados, blancos y no blancos?

No obstante, para Lugones, el género como categoria binaria jerarquica, o sistema
institucionalizado dentro de un régimen cisheteropatriarcal, no existia antes del advenimiento
de la colonizacién, es decir, la idea moderna de género es una construccion capitalista
eurocéntrica y colonial y opera como una ficcién identitaria al servicio de la dominacion
colonial, al igual que la raza, es decir, una idea creada -junto con la idea de raza- para someter
a las mujeres a un régimen heteropatriarcal y deshumanizar a las mujeres colonizadas con el
fin de explotar al maximo no solo el trabajo reproductivo, como sefialé Quijano, sino
también o sobretodo sus vidas en todos los aspectos: su tiempo, su sexualidad, sus afectos,
su cuerpo, su mente y su trabajo en casa y fuera de ella.

La idea moderna de género impuesta por el capitalismo eurocéntrico esta en el
corazon de la cultura de la heterosexualizacion y opera como el instrumento mas eficaz para
la dominacién de las mujeres. En este punto, la filbsofa argumenta que la heterosexualidad
obligatoria es un fenémeno moderno y colonial: “La heterosexualidad no sélo esta
biologizada de forma ficticia, sino que también es obligatoria e impregna toda la colonialidad
del género -en la concepciéon mas amplia que estamos dando a este concepto-. En este
sentido, el capitalismo eurocéntrico global es heterosexual”, y, dentro del sistema de género
moderno/colonial, “esta heterosexualidad ha sido consistente y duramente perversa,
violenta, degradante, y siempre ha funcionado como una herramienta para convertir a las
personas ‘no blancas’ en animales y a las mujeres blancas en reproductoras de raza (blanca)

y clase (burguesa)” (Lugones, 2020, p. 20).

71



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

Es importante subrayar aqui dos elementos: primero, que el feminismo lesbiano no
habia planteado que la heterosexualidad obligatoria es un poder colonial constitutivo del
género; segundo, que existe una marcada diferencia entre la imposicion de la
heterosexualizacién en la constitucion del género para las mujeres blancas frente a las mujeres
no blancas. Ciertamente, la heterosexualidad como practica sexual es anterior a la
colonizacién, pero como régimen politico y forma de pensamiento es, segun Lugones, un
mecanismo coercitivo para forjar la atribucién de género para las mujeres blancas y la
privacién para las mujeres racializadas, porque entonces, sin género, no podrian ser
consideradas seres humanos. Quitar la posibilidad de tener un género es despojar de la
humanidad: esta es la estrategia del poder colonial blanco racista para dominar a los cuerpos
racializados.

En sintesis, la autora aduce dos razones para sostener que el género es una ficcion
moderna. En primer lugar, la idea moderna de género no existia en las sociedades
precoloniales, como demostré Oyeronké Oyewumi, segin Lugones: “Oyewumi entiende el
género, introducido por Occidente, como una herramienta de dominacién que produce dos
categorias sociales que se oponen de manera binaria y jerarquica” (2020, p. 67); por lo tanto,
leer la sociedad yoruba a través de la lente del género occidentalizado es hacer una lectura
occidentalizada y, por lo tanto, colonizadora de esa cultura. Las categorias yoruba obinrin y
okunrin. no son lo mismo que las categorfas jerarquicas binarias occidentales
masculino/femenino.

En segundo lugar, el género fue creado para ser un atributo exclusivo de las mujeres
blancas, para que sean consideradas seres humanos inferiores dentro de régimen
heteropatriarcal, y no para ser un atributo de las mujeres racializadas, colonizadas, que son
“des-generizadas” y, mediante la privaciéon del género, deshumanizadas, ya que el género sélo
podria ser un atributo de un ser humano. De esta forma, para el poder colonial, a estos seres
-en cuanto que racializados- no se les considera humanos y, por tanto, no tienen género: no
son ni mujeres ni hombres, sino hembras o machos. En resumen, a los pueblos colonizados
se les impuso una raza y se les priva de género como estrategia de deshumanizacion,
“legitimando” asf la esclavitud y todo tipo de torturas. En resumen, la colonialidad es “la
poderosa reduccion de los seres humanos a animales, inferiores por naturaleza, en una vision
esquizoide de la realidad que separa lo humano de la naturaleza, lo humano de lo no humano,
imponiendo asi una ontologia y una cosmologia que, en su poder y constitucién, niegan a los
seres deshumanizados toda humanidad, toda posibilidad de comprensién, toda posibilidad
de comunicacién humana” (2014, p. 940).

Segun el concepto de colonialidad de género propuesto por Lugones, el proceso de
reduccion o deshumanizacion activa del colonizado, “la ‘mujer colonizada’ es una categoria
vacfa: ninguna mujer es colonizada; ninguna mujer colonizada es mujer” (2014, p. 939), ya
que poseer un género es un signo inequivoco de humanidad y la mujer colonizada no era
considerada un ser humano. Es decir, “el sistema de género no solo es jerarquico, sino
también racialmente diferenciado, y la diferenciacién racial niega la humanidad vy, por tanto,

el género a los colonizados” (2014, p. 942). En otras palabras, “el sistema de género colonial

72



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

dicotémico humano/no humano, que esta constituido por la dicotomia jerarquica
masculino/femenino para los colonizadotres europeos + los colonizados sin género, no
humanos” (2014, p. 943).

Incluso tras el fin del proceso colonial, cuando las mujeres colonizadas empezaron a
ser reconocidas como mujeres, la heterosexualizacién seguia siendo - y sigue siendo -
inconmensurablemente mas opresiva para las mujeres no blancas que para las blancas. Si
dentro del orden de la heterosexualidad obligatoria, las mujeres blancas eran identificadas
con la naturaleza, los nifios y los animales pequefios, las mujeres no blancas ni siquiera eran
consideradas mujeres, sino hembras como animales y sin caracteristicas de feminidad. Esta
brutal animalizacién de la mujer colonizada, frente a la fragilidad atribuida a la mujer blanca,
colocaba a la primera en una posicion de poder soportar todo tipo de violencia en el trabajo
y agresiones sexuales. Aunque posteriormente las racializadas fueron reconocidas como
mujeres, nunca accedieron al mismo estatus ni a los mismos privilegios que sus pares blancas.
Si bien las mujeres blancas burguesas enfrentan violencia bajo el régimen heteropatriarcal,
las no blancas han soportado esta misma violencia junto con procesos de deshumanizacion,
animalizacién y una explotacion laboral aun mas extrema. De acuerdo con Quijano, Lugones,
Lélia Gonzalez y Sueli Carneiro, esto confirma, una vez mas, que la 7zzaz precede al género
en el sistema de opresiones.

En resumen, el problema del feminismo hegemoénico que aun persiste en el
feminismo lésbico de los afios ochenta y noventa es su tendencia a borrar la diferencia
colonial y, con ella, un analisis complejo del entrelazamiento de opresiones y la necesidad de
coaliciones frente al poder heterocolonial. La imposicién violenta del binarismo de género
es el resultado de un dispositivo heterocolonial cuyas raices historicas se remontan a la

modernidad colonial y perduran hasta nuestros dias.

2. CONCLUSION

Una vez revisado el género desde una perspectiva heterocolonial, surge la cuestion:
¢como superar la opresion de género? Existen dos grandes apuestas: abolir el género, como
proponen Wittig y Rubin, o multiplicarlo, como sugiere Butler. Sin duda, la proliferacion de
géneros pretende debilitar el binarismo y, con ello, la heterosexualizacion obligatoria y su
consiguiente opresion sobre las mujeres y otros cuerpos disidentes.

No cabe duda de que la propuesta de Butler se materializa en la lucha por la
afirmacion de las vidas desviadas: queer, trans e intersex. Esto nos lleva a mirar con cautela
la idea de eliminar completamente el género como categorfa de opresion heterocolonial,
aunque esta propuesta revela algo mas fundamental y fundante del propio binarismo de
género, a saber: no hay que atacar el binarismo unicamente, sino el propésito mismo de
mantenerlo. Como ya hemos visto con Wittig y Lugones, el binarismo existe para que los
cuerpos inferiorizados puedan ser mas explotados y, cuando sea necesario, mas facilmente
eliminados. Detras de ello opera el sistema capitalista de apropiacién, explotacion y
exterminio de ciertos cuerpos en beneficio de otros. Es contra ese sistema que debe dirigirse

nuestra lucha. Frente al poder heterocolonial que organiza el género de forma binaria, ademas

73



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

de afirmar la necesidad de que las vidas disidentes existan y sean respetadas en sus
singularidades, es necesario combatir la explotacion, la vulnerabilidad y el exterminio de todas
las vidas subyugadas por este sistema que explota y mata sistematicamente a la poblacién

negra, indigena y palestina, entre otras etnias. Como dijo Butler, inspirada por Lugones,

Las personas LGBTQIA+ deben unirse a esta lucha contra la persistencia de la
colonizacién en Puerto Rico, Palestina, Nueva Caledonia, por nombrar algunos
lugares, y contra la captura neocolonial de partes de Africa, que también son luchas
contra el racismo y la explotacion capitalista. Quienes no lo hacen no se dan cuenta
de que su destino esta ligado al de tantas otras personas, y que quienes se oponen a
un grupo tienden a oponerse a los demas. (2024, p. 234)

El problema del género, por tanto, no se agota en si mismo y no debe abordarse de forma
aislada. Si las opresiones de raza, género, sexualidad y clase estan entrelazadas hasta el punto
de sostener el sistema capitalista, la lucha debe dirigirse contra todas ellas de manera
simultanea y articulada. De lo contrario, el capitalismo se apropia facilmente de las agendas

identitarias y las convierte en mercancia.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Butler, J. (2024). Os legados racial e colonial do dimorfismo de género. En Quens tem medo do
género? Sao Paulo: Boitempo.

Butler, J. (2016). Problemas de género: Feminismo e subversao de identidade, ed. Cole¢ao Brasileira,
Rio de Janeiro.

Butler, J. (1987) Variagoes sobre Sexo e Género: Beauvoir, Wittig e Foucault. In: CORNELL,
Drucilla; BENHABIB Seyla (Cootds.). Feminismo como critica da modernidade. Rio de
Janeiro: Ed. Rosa dos Tempos, 139-154.

Curiel, O. (2020). Construindo metodologias feministas a partir do feminismo decolonial.
En: HOLLANDA, H. B. de (otg.), Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio
de Janeiro: Bazar do Tempo, 121-138.

Lugones, M. (2014). Rumo a um feminismo descolonial. Estudos feministas, Florianéspolis,
22(3): 320.
Lugones, M. (2020). Colonialidade e género. In: HOLLANDA, H. B. de (org.), Pensamento

feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 52-83.

Lugones, M. (2007). Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, 22,
(1), Invierno, 186-209.

Minoso, Y. (2022) Heterossexualidade compulséria. En Eseritos de nma lésbica escura. Rio de
Janeiro: Ape’Ku.

Quijano, A. (1992). Colonialidad y Modernidad-racionalidad. In BONILLO, Heraclio
(comp.). Los conquistados. Tercer Mundo Ediciones; FLACSO, 437-449.

Quijano, A. (2005). Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In A4

colonialidade do saber: enrocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas.
CLACSO.

74



Fem Ciritica. Revista de Estudios Literarios y Critica Feminista. Vol. 3, Nim. 6 (2025)

Revisar el género desde la perspectiva... | Juliana Ortegosa Aggio

Rich, A. (2010). Heterossexualidade compulséria e existéncia lésbica. Bagoas: estudos gays,
oneros ¢ sexualidades, 4, (5), jan./jun., 17-44.  Recuperado  de:
https://petiodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309.

Rubin, G. (2017). Politicas do sexo. Ubu.
Wittig, M. (2022). Pensamento Hétero. Auténtica.

75


https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309

	Revisar el género desde la perspectiva de la heterocolonialidad
	1. Introducción
	1.1. No se nace mujer y no se llega a serlo si se es lesbiana: el radicalismo de Monique Wittig
	1.2. No se nace mujer ni se llega a serlo si se es colonizada: el radicalismo de María Lugones

	2. Conclusión
	REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS


